
4 (128) 2025
Основан в 1890 г.

Возобновлен в 1994 г. 

Учредитель 
Государственный 

Российский  
Дом 

народного творчества 
имени В. Д. Поленова

Баурсак — национальное блюдо  
сибирских татар

ВЕРОВАНИЯ 
И ОБРЯДЫ

 «Цыганская свадьба»: 
святочный обрядовый 

комплекс в Демидовском 
районе Смоленской области

ФОЛЬКЛОРИСТИКА 
В НАУЧНЫХ 

ЦЕНТРАХ
 Современный фольклор 
Азнакаевского района 
Республики Татарстан
К вопросу типологии 

обрядов вызывания дождя 
в традиционной культуре 

татар

Э К С П Е Д И Ц И И

 Святочная маска  
из мордовского села 

Ерёмкино



 
 
 
 
 

      Ил. 5. Ритуальное моление во время проведения обряда вызывания дождя «Шыйлык» (с.  Большие Кармалы Камско-Устьинского р-на 
Республики Татарстан). 2014 г. Фото Л. Х. Давлетшиной

На 1-й странице обложки:
Реконструкция образа 
святочного ряженого  
в деревянной маске «харя» 
(с. Ерёмкино Теренгульского  
р-на Ульяновской обл.).   
2025 г.  
Фото А. А. Нестеровой
Баурсак — национальное 
блюдо сибирских татар 
(д. Янгутум Тобольского 
р-на Тюменской обл.). 
2020 г. Фото И. Г. Закировой

Об исследованиях татарского фольклора в Институте языка, 
литературы и искусства им. Г. Ибрагимова  
Академии наук Республики Татарстан читайте на с. 2–24.

     Ил. 1. Общий вид с. Лайтамак Тобольского р-на Тюменской обл. 2020 г. Фото И. Г. Закировой

     Ил. 2. Мальчики с салазками (д. Иземеть Тобольского р-на 
Тюменской обл.). 2020 г. Фото И. Г. Закировой

    Ил. 4. Охотничий домик  
(Вагайский р-н Тюменской обл.).  
2020 г. Фото И. Г. Закировой

     Ил. 3. Дом рыбака (д. Малый Уват Вагайского р-на 
Тюменской обл.). 2020 г. Фото И. Г. Закировой



Проект реализован при финансовой
 поддержке Министерства культуры 

Российской Федерации

Главный редактор
О. В. Белова, доктор филол. наук,
Институт славяноведения РАН

Редколлегия:
С. В. Алпатов, доктор филол. наук, доцент, 
Московский государственный университет 
им. М. В. Ломоносова
М. В. Ахметова, канд. филол. наук, Россий-
ская академия народного хозяйства и госу-
дарственной службы при Президенте РФ
Д. А. Баранов, канд. ист. наук, Российский 
этнографический музей
Л. Н. Виноградова, доктор филол. наук, 
Институт славяноведения РАН
Е. А. Дорохова, канд. искусствоведения,  
Государственный Российский Дом народ- 
ного творчества им. В. Д. Поленова
А. Б. Мороз, доктор филол. наук, профес-
сор, Национальный исследовательский 
университет «Высшая школа экономики»
Д. В.  Морозов, Государственный Рос-
сийский Дом народного творчества им. 
В. Д. Поленова
С. Ю. Неклюдов, доктор филол. наук, 
профессор, Российский государственный 
гуманитарный университет
В. Я. Петрухин, доктор ист. наук, профес-
сор, Институт славяноведения РАН, Нацио
нальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики»
И. А. Разумова, доктор ист. наук, Центр 
гуманитарных проблем Баренц-региона 
Кольского научного центра РАН
С. М. Толстая, академик РАН, Институт 
славяноведения РАН
М. В. Ясинская (зам. главного редактора), 
канд. филол. наук, Институт славяно
ведения РАН

ISSN 0204-3432

Журнал о русском фольклоре и традиционной культуре

4 (128) 2025
Основан в 1890 г.

Возобновлен в 1994 г. 

Учредитель 
Государственный  

Российский  
Дом  

народного творчества 
имени В. Д. Поленова

СОДЕРЖАНИЕ
ФОЛЬКЛОРИСТИКА В НАУЧНЫХ ЦЕНТРАХ: ИЯЛИ им. Г.   Ибрагимова АН РТ
Л. Х. Давлетшина. Фольклористика в Институте языка, литературы и искусства 

им. Г. Ибрагимова Академии наук Республики Татарстан...........................................................2
И. И. Ямалтдинов. Становление и развитие татарской фольклористики: научный обзор .................3
К. М. Миннуллин, Л. Х. Давлетшина. Из опыта подготовки и издания 25-томного свода 

«Татарское народное творчество»: задачи, структура, методология ........................................7
Л. Х. Мухаметзянова. Современный фольклор Азнакаевского района Республики Татарстан ......10
И. Г. Закирова. Об экспедициях в татарские села Тобольского и Вагайского районов  

Тюменской области................................................................................................................................13
Л. Х. Давлетшина. К вопросу типологии обрядов вызывания дождя в традиционной культуре 

татар ...........................................................................................................................................................21
ВЕРОВАНИЯ И ОБРЯДЫ
К. В. Волынская. Жирово: гадания с подблюдными песнями в Демидовском районе Смоленской 

области.......................................................................................................................................................25
М. С. Остроухов, В. П. Рамеева. «Цыганская свадьба»: святочный обрядовый комплекс 

в Демидовском районе Смоленской области .................................................................................28
Л. А. Мамедова. Обряд «венчания коров» в Демидовском районе Смоленской области ...................31
А. С. Кулакина, С. Е. Дубич. Местные предания в Демидовском районе Смоленской области .........34
Е. Е. Фролова. След доброхожих: к проблеме описания неидентифицируемых мифологических 

персонажей на белорусско-русском пограничье ..........................................................................38
ЛИЧНОСТЬ — РЕПЕРТУАР — ТЕКСТ
Г. И. Лопатин. Варвара Александровна Грецкая: жизнь в песне................................................................42
Т. Б. Моррис. Библейские сюжеты в устных рассказах Алексея Ивановича Афонина (1939–2025)...46
ИЗ ДНЕВНИКА СОБИРАТЕЛЯ
Из поморского дневника В. И. Плотникова (июль 1955 г.). Публикация и вступительная статья 

М. В. Плотниковой .................................................................................................................................50
В КАБИНЕТЕ УЧЕНОГО
А. Б. Мороз. «Фольклор не умрет, потому что без него невозможно жить». Записал В. А. Воробьев.....54
ЭКСПЕДИЦИИ
А. М. Давыдов, А. А. Нестерова. Святочная маска из мордовского села Ерёмкино..............................56
ЮБИЛЕИ
Ч. Т. Субакожоева. Алла Ивановна Алиева: наставник и вдохновитель в мире фольклора...............59
О. В. Белова, М. В. Ахметова. К 70-летию Геннадия Исааковича Лопатина............................................60
ПАМЯТИ УЧЕНЫХ
Г. П. Мельников, А. Г. Кулешов. Памяти Александра Владимировича Быкова (1946–2025)....................62
ОБЗОРЫ И РЕЦЕНЗИИ
С. В. Алпатов, И. И. Новикова. Междисциплинарный подход к интерпретации  

мифопоэтического образа в фольклоре и литературе ................................................................63
Я. В. Малькова. Новые издания Уральской школы этимологии, ономастики и этнолингвистики .....64
НАУЧНАЯ ХРОНИКА
В. Е. Добровольская. ХХХ Международная научная конференция «Славянская традиционная 

культура и современный мир: историческая память и поэтика героического»..................66
В. Е. Добровольская. III Международная научная конференция «Междисциплинарные 

исследования в гуманитарных науках: медиальность, интермедиальность  
и постмедиальность в культуре и искусстве» ...............................................................................67

А. Д. Карухова. Круглый стол «Фольклор и мифология в научно-популярном пространстве» .......69
М. С. Остроухов. Содержание журнала «Живая старина» за 2025 г. .......................................................71

БРЕНДБУК
80-я годовщина Победы  
в Великой Отечественной войне  
1941–1945 годов



2

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ФОЛЬКЛОРИСТИКА В ИНСТИТУТЕ 
ЯЗЫКА, ЛИТЕРАТУРЫ И ИСКУССТВА 
им. Г. ИБРАГИМОВА АКАДЕМИИ НАУК 
РЕСПУБЛИКИ ТАТАРСТАН

Лейла Хасановна Давлетшина, 
доктор филологических наук, 
Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

Аннотация. Статья кратко очерчивает 85-летнюю историю и текущие направле-
ния работы отдела народного творчества ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ. Обобщены 
результаты экспедиций, многотомных изданий и научных исследований, показана инте-
грация традиционных и современных форм бытования фольклора через электронный фонд  
и популяризаторские практики. 

Ключевые слова: татарская фольклористика, Казанская школа фольклористики, экс-
педиция, эдиционная деятельность, комплексные исследования

В 2024 г. отделу народного творчества 
Института языка, литературы и ис-
кусства им.  Г.  Ибрагимова Акаде-

мии наук Республики Татарстан (ИЯЛИ 
им.  Г.  Ибрагимова АН  РТ) исполнилось 
85 лет. С момента основания отдел стал 
ведущим научным центром по исследо-
ванию татарского фольклора, совмещаю-
щим полевую, аналитическую и методоло-
гическую работу, послужившую основой 
Казанской школы фольклористики (под-
робнее см. в статье И. И.  Ямалтдинова 
в этом номере журнала).

В  начале XXI  в. деятельность отдела 
была переориентирована в соответствии 
с актуальными научными приоритетами 
и социально-культурными изменени-
ями, происходившими и в Республике 
Татарстан, и в Российской Федерации 
в целом. Основные направления работы 
включают сбор материалов по духов-
ной культуре татар, проживающих как 
на территории Татарстана, так и за его 
пределами; публикацию образцов уст-
ного народного творчества; научное ис-
следование этнолокальных и жанровых 
характеристик фольклорных текстов; 
развитие междисциплинарных подходов 
к анализу традиционной культуры; а так-
же сравнительное изучение татарского 
фольклора в контексте фольклорных 
традиций других тюркских народов.

Одно из ключевых направлений дея-
тельности отдела — проведение полевых 
исследований, сбор и введение в научный 
оборот материалов по фольклору татар, 
проживающих в Республике Татарстан, 
регионах РФ и за рубежом. С 2009 г. по 
сегодняшний день ИЯЛИ им. Г. Ибраги-
мова АН РТ проведено около полусотни 
комплексных экспедиций, в которых не-
изменно принимают участие сотрудники 
отдела. Материалы экспедиций находят 
отражение в книгах серии «Национально-
культурное наследие», сборниках фольк-
лорных текстов и других научных работах 
(«Фольклор татар Башкортостана», в 3 кн. 
(2021, сост. И. К.  Фазлутдинов); «Музы-
кально-эпическое творчество татар: Си-

бирский ареал» (2022, сост. И. Ш. Кадый-
ров, И. Г. Закирова), «Духовное наследие: 
поиски и открытия. Татарские дастаны» 
(2023, сост. И. Г. Закирова) и др.), а так-
же размещаются в электронном фонде 
Tatfolkfound (https://www.culturetat.ru), 
фиксирующем как традиционные, так 
и современные формы фольклора.

Традиционно сильной стороной 
татарской фольклористики является 
эдиционная деятельность. Ключевые 
проекты в этом направлении  — акаде-
мические своды «Татар халык иҗаты» 
(«Татарское народное творчество») на 
татарском языке (запланировано 25 то-
мов, из них первые 11  опубликованы) 
и «Татарское народное творчество» на 
русском языке (15 томов, из них первые 
10 опубликованы). Наряду с ними, выхо-
дят сборники по отдельным жанрам та-
тарского фольклора, отражающие совре-
менные изменения в жанровой системе: 
«Татарская хитрость: мэзэки» (2025, сост. 
Л. Х. Мухаметзянова, И. И. Ямалтдинов), 
«Татарские народные пословицы и пого-
ворки» (2025, сост. Л. Х. Мухаметзянова, 
И. И. Ямалтдинов) и др.

Планомерная деятельность в рамках 
вышеназванных направлений позволяет 
проводить комплексные исследования 
по фольклору в единстве всех его жанров 
и форм проявления в контексте тради-
ционной культуры татар. В  результате 
выявлены этапы развития татарской 
фольклористики и татарского фольклора 
в контексте национального историко-
культурного процесса, генетические 
и контактные связи между эпическими 
и лирическими жанрами; мифологиче-
ская и обрядовая традиция татар рас
смотрена как мировоззренческий ком-
плекс, разработана методика мифопоэти-
ческого анализа современной татарской 
прозы и т.д. (см., например, такие работы: 
Урманчеев  Ф. И. Татарская мифология. 
Энциклопедический словарь: в 3 т. (2008, 
2009, 2011, на тат. яз.); Садекова  А. Х. 
Ислам и татарское народное творчество 
(2005); Миннуллин  К. М. Песня сквозь 

года (2003, на тат. яз.); Закирова  И. Г. 
Как создавался мир… (2017, на тат. яз.); 
Ямалтдинов  И. И. Татарская фолькло-
ристика 20–60-х гг. XX в. Собирание, пу-
бликация и научное изучение фольклора 
(2016); Татарская семья: обычаи и обряды. 
Род. Отчий дом. Обычай (2020, авт.-сост. 
Л. Х.  Давлетшина, Н. А.  Халиков и др.); 
Давлетшина Л. Х. Мир вокруг нас: о со-
временном состоянии мифологической 
традиции татар (2024) и др.).

Отдельно следует сказать о работах 
в области эпосоведения, которое тра-
диционно занимает центральное место 
в исследованиях сотрудников отдела. На 
сегодняшний день систематизированы 
и классифицированы татарские даста-
ны, выявлены их генетические основы 
и типологические черты, определены 
современные формы бытования эпоса 
(Урманчеев  Ф. И. Тюркский героиче-
ский эпос: сравнительно-исторические 
очерки (2015); Закирова И. Г. Эпическое 
творчество периода Золотой Орды: ми-
фологические и исторические основы 
(2011); Мухаметзянова  Л. Х. Татарский 
эпос: книжные дастаны (2014); Эпическая 
культура татар: дастаны (2023) и др.).

Существенным результатом работы 
стало создание учебных пособий и хре-
стоматий по татарскому фольклору 
для вузов, в которых были обобщены 
теоретические подходы и представлена 
жанровая структура татарской фольк-
лорной традиции в ее целостности (Ур-
манчеев Ф. И. Татарское народное твор-
чество: Учебник для высших учебных 
заведений (2002, на тат. яз.); Татарское 
народное творчество: хрестоматия  / 
сост. Ф. И. Урманчеев, К. М. Миннуллин 
(2005, на тат. яз.); Бакиров М. Х. Татар-
ский фольклор (2012).

Важное направление деятельности 
отдела  — популяризация результатов 
исследований, а также интеграция 
татарской фольклористики в междуна-
родное научное пространство. Иссле-
дования отдела широко представлены 
в культурной и образовательной среде: 
от экспозиций в музеях до участия 
в международных исследовательских 
проектах («Мифологический словарь 
тюркских народов», «Семейные тради-
ции тюркских народов», «Сказки наро-
дов Евразии» и др.). Сотрудники отдела 
входят в состав редакционных коллегий 
научных журналов, выступают научны-
ми экспертами проектов, работают с ис-
следовательскими центрами тюркского 
и евразийского пространства.

За десятилетия своей работы отдел 
подготовил десятки кандидатов и док-
торов наук, активно включившихся в на-
учную и просветительскую деятельность. 
В  настоящее время ведется работа по 
подготовке аспирантов по специально-
сти 5.9.4.  — Фольклористика, а на базе 
Академии наук Республики Татарстан 
функционирует диссертационный совет 
по той же специальности.



3

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

С 2017 г. проводится Ежегодная между-
народная молодежная научная школа 
«Татар гыйлеме» («Татарская наука»), 
в рамках которой обсуждаются современ-
ные проблемы гуманитаристики. В 2024 г. 
школа расширила свою тематику, сосредо-
точившись на традиционной культуре на-
родов Поволжья и Приуралья в условиях 
культурного пограничья. В  результате 
деятельности этой научной площадки 

подготовлено несколько изданий, в кото-
рых отражены актуальные проблемы со-
временной фольклористики: «Татарский 
фольклор: 1612–2022: Библиографический 
указатель» (2022), Урманчеев Ф. И. Татар-
ский народный эпос (2023), «Наследие 
гуманитаристики академических инсти-
тутов Урало-Поволжья» (2024). 

На сегодняшний день Казанская 
школа фольклористики занимает за-

метное место в исследовательском про-
странстве Волго-Уральского региона 
и тюркского мира. Отдел народного 
творчества ИЯЛИ им.  Г.  Ибрагимова 
АН  РТ продолжает эту линию, раз-
вивая ключевые направления фольк-
лористики.

Статья поступила в редакцию 
28 июля 2025 г.

СТАНОВЛЕНИЕ И РАЗВИТИЕ ТАТАРСКОЙ 
ФОЛЬКЛОРИСТИКИ: НАУЧНЫЙ ОБЗОР

Ильмир Ильдарович Ямалтдинов,
кандидат филологических наук,
Институт языка литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

Аннотация. В статье представлен обзор становления и развития татарской фольк-
лористики как научной дисциплины от XVIII до начала XXI столетия. Особое внимание 
уделено вкладу Казанского университета, Общества археологии, истории и этнографии, 
Академического центра Татнаркомпроса, а также Института языка, литературы и ис-
кусства им. Г. Ибрагимова Академии наук Республики Татарстан. Автор прослеживает 
формирование теоретической базы фольклористики, развитие жанровой систематики, 
экспедиционные практики и издательские проекты. Освещается деятельность ведущих 
фольклористов разных поколений, включая К. Насыри, Н. Исанбета, Х. Ярми, И. Надирова, 
Ф. Урманчеева и их научных школ. Статья отражает внутреннюю логику научного роста 
и институционального оформления татарской фольклористики.

Ключевые слова: татарский фольклор, история фольклористики, собирание фольклора, 
научные школы, ИЯЛИ, Казанский университет, народное творчество, научная публика-
ция, научные экспедиции

Планомерное собирание и издание 
материалов, относящихся к быту, 
культуре и устному творчеству 

народов России, в том числе татар, начи-
нается после создания Российской акаде-
мии наук в Петербурге (1725). Татарские 
фольклорные произведения появляются 
в трудах Г. Ф.  Миллера, П. С.  Палласа, 
И. И.  Лепехина, Н.  Рычкова, М. Д.  Чул-
кова.

В начале XIX в. новым центром изу
чения этнографии и фольклора татар-
ского народа становится открывшийся 
в 1804 г. Казанский университет. Ученые 
университета и члены Общества архео
логии, истории и этнографии К.  Фукс, 
М. С.  Рыбушкин, М. В.  Полиновский, 
Ф. И. Эрдман, И. Н. Березин, С. М. Шпи-
левский, Н. Ф. Катанов развернули боль-
шую работу по изучению быта, культуры 
и творчества татарского народа. Действи-
тельными членами этого общества явля-
лись и татарские ученые Ш.  Марджани 
и К. Насыри. Одни исследователи соби-
рали национальный фольклор в этногра-
фических целях (И. Лепехин, Н. Рычков, 
К. Фукс), другие как материал для изуче-
ния языка (В. Радлов, Н. Катанов и др.), 
третьи — в общеобразовательных целях 
(Г. Вагапов, С. Кукляшев, Г. Фаизханов).

Ко второй половине XIX в. относятся 
публикации зарубежных авторов (Г. Ба-
линт, Г. Паасонен, Г. Вамбери). С 1870-х гг. 
получает определенный размах работа 
по переводу образцов татарского фольк-

лора, записанных непосредственно из 
уст народа, на другие языки. В эти годы 
академик В. В. Радлов, венгерский ученый 
Г. Балинт, финский ученый Х. Паасонен, 
профессор Казанского университета 
Н. Ф. Катанов выпускают свои значимые 
научные труды. Вслед за книгами русских 
и западноевропейских авторов появились 
сборники произведений устного народ-
ного творчества, составленные собствен-
но татарскими учеными-просветителями 
[45; 58].

Одновременно с собиранием и из-
данием фольклорных материалов шел 
процесс зарождения и постепенного 
развития науки о народном творче-
стве. С  середины XIX  в. дело собира-
ния и изучения татарского фольклора 
было подхвачено татарскими про-
светителями, а само формирование 
татарской фольклористики произошло 
к концу столетия. Становление татар-
ской фольклористики как науки во 
второй половине XIX в. и дальнейшее 
ее развитие тесно связано с именами 
ученого-энциклопедиста К.  Насыри, 
классиков национальной литературы 
поэта Г. Тукая и писателя Г. Ибрагимо-
ва, а также ученых-литературоведов 
Г. Баттала и Г. Рахима. Работа К. Насыри 
«Поверья и обряды казанских татар» 
(1880), публикации татарских народ-
ных сказок, песен, пословиц и других 
материалов, изданные им совместно 
с Н. Ф. Катановым и П. А. Поляковым, 

ряд других его работ имеют большую 
научную ценность [45; 58].

В  начале XX  в. татарское народное 
творчество изучали фольклористы Х. Ба-
диги, Ф. Туйкин, Г. Рашиди, ученые-лите-
ратуроведы Г. Баттал и Г. Рахим, а также 
поэты и писатели Г.  Тукай, Г.  Ибраги-
мов, Ф. Амирхан и др. Они занимались 
проблемами фольклора, высказывали 
оригинальные мнения, наблюдения об 
особенностях народного творчества 
и об отдельных его жанрах, публиковали 
статьи, издавали сборники и тем самым 
внесли значительный вклад в развитие 
национальной фольклористики [см.: 6. 
Б. 12; 49. Б. 20]. Все это происходило на 
фоне оживления общественно-политиче-
ской и национально-культурной жизни 
татар в конце XIX — начале XX в.

В целом в XIX — начале XX в., наряду 
со сбором и публикацией значительного 
числа произведений татарского фолькло-
ра, были созданы и первые теоретические 
работы. В 1920-е гг., а именно после окон-
чания Гражданской войны, на фоне обще-
го подъема в общественно-политической 
жизни наметился подъем и в области 
культуры, литературы, искусства и на-
родного творчества. Начался новый этап 
в истории татарской фольклористики.

В  связи с образованием Татарской 
АССР (1920) интерес к изучению и про-
паганде татарского фольклора возрастает 
во много раз. При Татарском народном 
комиссариате просвещения (Татнар-
компрос) открывается первое научное 
учреждение  — Академический центр 
(1921–1933). Дело собирания и изучения 
народного творчества приобрело опреде-
ленную систему и сосредоточилось в ру-
ках специальной комиссии («Комиссии 
по обработке народной литературы»), 
которая начинает заниматься вопроса-
ми собирания и издания произведений 
татарского народного творчества. Ко-
миссия рассылает специальное руковод-
ство по собиранию фольклора в места 
компактного проживания татар. Данный 
документ был составлен известными в на-
учных кругах специалистами Г. Рахимом 
и М. А. Васильевым.

В  Академический центр начинают 
поступать материалы из Татарстана 
и  других регионов, где компактно про-
живают татары. В этой работе активное 
участие принимают учителя татарского 
языка и литературы. В  результате за 
короткий срок был собран большой 



4

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

фонд фольклорных материалов. Позже 
часть собранных материалов перехо-
дит в Татарский дом культуры, другая 
часть  — через Государственный музей 
Татарстана — в научную библиотеку им. 
Н. И.  Лобачевского Казанского универ-
ситета и занимает место среди рукописей 
Восточного сектора. Бо ́льшую часть этих 
материалов составляют песни, послови-
цы, баиты (лиро-эпический жанр) и про-
заические произведения.

В тот же период татарский фольклор 
стал преподаваться как предмет в высших 
учебных заведениях Казани, и были созда-
ны условия для его научной разработки. 
Татарская фольклористика в определен-
ной степени находилась под влиянием 
культурно-исторической школы, сфор-
мировавшейся в 20-е гг. XX в. в татарском 
литературоведении  [9]. Академический 
центр объединял вокруг себя ведущих 
ученых, являющихся приверженцами 
культурно-исторической школы, и актив-
но развивал в науке такие ее принципы, 
как культурологический подход к из-
учению литературы и фольклора, учет 
культурно-исторических особенностей 
развития духовной жизни общества, 
раскрытие национальной специфики как 
письменной литературы, так и народного 
творчества и различий между ними.

Однако развитие татарской фолькло-
ристики не было гладким, не обошлось 
без противоречий и борьбы. В  1933 г. 
Академический центр прекращает свою 
деятельность, комиссия по работе с на-
родной литературой распускается, и мно-
гие научные разработки остаются не 
воплощенными в жизнь. Фольклористы 
Г. Тулумбайcкий, Ф. Туйкин, Ф. Сайфи-
Казанлы в период культа личности были 
репрессированы, а рукописи их научных 
трудов уничтожены. Именно поэтому 
так важно, чтобы масштабная научная 
деятельность таких маститых фольклори-
стов заняла заслуженное место в истории 
татарской фольклористики.

Таким образом, с начала 1920-х и до 
середины 1930-х гг. вопросами собирания 
и издания, пропаганды и популяризации 
татарского фольклора занимались иссле-
дователи, работавшие в Академическом 
центре, и ученые, тесно сотрудничавшие 
с ним (Г. Рахим, Г. Газиз, Г. Тулумбайский, 
Х. Бадиги, Ф. Туйкин, Ф. Сайфи-Казан-
лы). В  новой политической обстановке 
в 1920-е  гг. появляются также исследо-
вания татарского фольклора, особенно 
песен, русских авторов. Среди них можно 
отметить статьи Н. В. Никольского, В. Ви-
ноградова, А. Симакова, А. Эйхенвальда, 
Р.  Лаха, Н.  Фирсова, Н. К.  Дмитриева 
и О. Чатской, Д. Ливитского, А. Линина, 
Ф. Малова [33. Б. 30].

В целом 1920-е и начало 1930-х гг. были 
довольно плодотворными для татарской 
фольклористики. В  этот период стави-
лись и смело решались сложные теорети-
ческие вопросы. Некоторый застой начал 
наблюдаться в конце 1930-х гг. Это было 

связано с происходившими в стране по-
литическими репрессиями и осуждением 
ряда ведущих ученых [57]. Характерной 
тенденцией 1930–1940-х  гг. является 
публикация популярных и научно-по-
пулярных сборников, в которые были 
включены образцы почти всех жанров 
татарского фольклора. Теоретическое 
же изучение фольклора в то время было 
представлено многочисленными статья-
ми, рецензиями и заметками.

В  конце 30-х  гг. происходит важное 
событие: в 1939 г. в Казани создается На-
учно-исследовательский институт языка 
и литературы при Совнаркоме Татарста-
на, который с 1941 г. приобретает статус 
Татарского научно-исследовательского 
института языка, литературы и истории, 
а с 1946  г. входит в состав Казанского 
филиала (КФ) АН СССР. Формирование 
специального сектора фольклора (ныне 
отдел народного творчества Институ-
та языка, литературы и искусства им. 
Г.  Ибрагимова (ИЯЛИ) АН  РТ) дало 
возможность систематически и планово 
проводить собирание и изучение татар-
ского фольклора. В  эти годы Х.  Ярми, 
уже сформировавшийся как ученый-
фольклорист, определяет основные 
направления работы сектора, которые 
заключаются в организации регулярных 
экспедиций для сбора образцов народ-
ного творчества; подготовке к изданию 
фольклорных материалов, собранных 
в экспедициях; исследовании проблем, 
связанных с устно-поэтическим творче-
ством татарского народа.

В  том же знаменательном году в со-
ответствии с приказом Управления по 
делам культуры и искусств Совета на-
родных комиссаров Татарской АССР от 
2  апреля 1939  г. был создан Татарский 
республиканский дом народного твор-
чества. Уже с первых лет своей деятель-
ности Дом народного творчества стал 
своеобразным культурным центром 
республики, поддерживающим народные 
таланты в селах, районных центрах и го-
родах, именно через него осуществлялась 
связь теоретической фольклористики 
и народного творчества в целях сохране-
ния и актуализации фольклора на местах 
в течение ХХ в.

Татарский научно-исследовательский 
институт языка и литературы провел 
фронтальное экспедиционное исследо-
вание районов Татарстана, после чего 
настало время приступить к изучению 
устного творчества татар, компактно 
проживающих в других областях и кра-
ях страны. С этой целью фольклористы 
побывали в четырех республиках (Чува-
шия, Мордовия, Удмуртия, Марий Эл) 
и в тринадцати областях: Кировской, 
Пензенской, Рязанской, Оренбургской, 
Астраханской, Горьковской, Ульяновской, 
Куйбышевской и др. С середины 60-х гг. 
начался сбор образцов народного творче-
ства татар Сибири и Урала. В 1967 г. ор-
ганизуется экспедиция в Новосибирскую 

область, и до 1971 г. продолжается работа 
по изучению фольклора сибирских 
татар. Наряду с изучением татарского 
народного творчества, группа фольк-
лора института вела работу и по сбору 
и изучению русского фольклора края [60. 
С. 210]. В результате более 30 фольклор-
ных экспедиций, организованных под 
руководством Х. Ярми, создан довольно 
большой фонд татарского фольклора. 
В  этих экспедициях участвовали уче-
ные, писатели, музыковеды и студенты 
высших учебных заведений. Сбор мате-
риала в ходе экспедиций осуществлялся 
и на базе Казанского государственного 
университета, что позволило собрать 
материалы по татарскому фольклору, во-
шедшие в собрание Научной библиотеки 
им. Н. И. Лобачевского.

Таким образом, экспедиционная ра-
бота, проводившаяся на научном уровне, 
была основной формой собирания фольк-
лора, таковой она остается и по сей день. 
Организация научных фольклорных 
экспедиций и постоянное обогащение 
фольклорного фонда является нужным 
и важным делом. Но важнее всего  — 
найденные и записанные в результате 
поисков материалы изучить и издать 
в виде книг, тем самым вернув народу 
его духовное богатство. Собирание 
фольклора в таком широком плане дало 
новый толчок изданию многочисленных 
сборников народного творчества.

Подготовленные и изданные в 1920–
1960-х  гг. научные сборники можно 
разделить на два типа. Если первый тип 
охватывал основные жанры татарского 
фольклора, то сборники второго типа 
были посвящены одному жанру. Все эти 
сборники являются результатом большой 
и плодотворной научной работы и, как 
правило, сопровождаются объемными 
статьями и комментариями по отдельным 
жанрам фольклора или по фольклору 
в целом. Следует также отметить, что 
сборники второго типа, посвященные 
одному жанру, например, песням, в свою 
очередь делятся еще на виды. Это сбор-
ники чисто народных песен, авторских 
(профессиональных) песен, а также сме-
шанные. Они печатались как с нотами, 
так и без них. Помимо этого необходимо 
отметить, что результаты многолетней 
деятельности ученых-фольклористов 
Н. Исанбета, Х. Бадиги, Г. Тулумбайского, 
Х. Ярмухаметова, А. Ахмета, В. Павловой, 
Х.  Гатиной, писателей-фольклористов 
Г. Баширова, А. Шамова, литературоведов 
Х.  Госмана, М.  Гайнуллина, музыкантов 
А.  Ключарева, В.  Виноградова, М.  Му-
заффарова, З. Хайруллиной и других ис-
следователей по составлению и изданию 
научно-популярных сборников имели 
важное значение.

В 1950-е гг. поднимается вопрос под-
готовки учебника и хрестоматии по 
татарскому народному творчеству. В пер-
вую очередь это было связано с необхо-
димостью такого рода литературы для 



5

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

студентов и преподавателей отделений 
татарского языка и литературы Казан-
ского государственного университета, 
Казанского педагогического института 
и других учреждений, где велось изучение 
татарского устного народного творчества 
как отдельного предмета. После Великой 
Отечественной войны коллектив в со-
ставе Х. Ярми, Г. Баширова, А. Шамова, 
Х.  Госмана возвращается к работе над 
антологией «Татарское народное твор-
чество», которая выходит в 1951  г. Эта 
книга, включающая образцы почти всех 
жанров фольклора и переиздававшаяся 
после, стала своеобразным учебни-
ком-хрестоматией для филологических 
факультетов вузов, ибо ранее не было 
сборника, дававшего цельное представ-
ление о характере и своеобразии жанров 
татарского фольклора.

В целом период 20–60-х гг. XX в. явля-
ется важным этапом в истории татарской 
фольклористики  [58]. Исследования 
по татарскому народному творчеству 
проводились на научно-теоретической 
основе. Были изданы сотни научных ста-
тей и более 130 сборников по татарскому 
фольклору, а также написаны объемные 
введения к сборникам научного харак-
тера. Среди них особо можно выделить 
монографию Х.  Ярми «Поэтическое 
творчество татарского народа»  [59] 
и фундаментальный трехтомный труд 
Н.  Исанбета «Татарские народные по-
словицы» [17]. В этот период защищены 
одна докторская (Х.  Ярми) и семь кан-
дидатских диссертаций (Х. Ярми, И. На-
диров, Э.  Касимов, Х.  Махмутов  [18], 
Ф.  Урманчеев  [51], Т.  Галиуллин  [10], 
Ф. В. Ахметова [2]); были решены такие 
важнейшие проблемы, как определение 
роли и значения народного творчества 
в системе национальной культуры, раз-
работка терминологии, систематизация 
и классификация жанров татарского 
фольклора и история их изучения; иссле-
довано влияние фольклора на творчество 
поэтов и писателей, идейно-эстетические 
функции и роль художественных средств 
фольклора в татарской прозе и поэзии.

В  конце 60-х  гг. был выдвинут про-
ект большого коллективного труда  — 
подготовки и издания многотомного 
свода татарского фольклора. В  начале 
1970-х гг. под руководством И. Надиро-
ва началась подготовка многотомника, 
и в 1976–1988 гг. вышли в свет 12 томов 
свода «Татарское народное творчество», 
вобравшие в себя основные жанровые 
формы фольклора. В  1989  г. основные 
участники проекта И. Надиров (руково-
дитель), X. Ярмухамметов, X. Махмутов, 
Л.  Замалетдинов и Ф.  Ахметова стали 
лауреатами Государственной премии 
Республики Татарстан имени Г.  Тукая. 
Также в 1970–1990  гг. в отделе велась 
работа по подготовке к изданию научных 
сборников по отдельным проблемам 
татарского народно-поэтического твор-
чества: «Жанры татарского фольклора» 

(1978), «Проблемы древнего татарского 
фольклора» (1984), «Поэтика татарского 
фольклора» (1991), «Типология татарско-
го фольклора» (1999) и т.д. [45].

К началу 1990-х гг. сектор фольклора 
в составе ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова сфор-
мировался как полнценный научный 
отдел и успешно продолжил начатую 
Хамитом Ярми работу. В 1992 г. руководи-
телем отдела был назначен ученик Хамита 
Ярми, к тому времени уже зрелый ученый 
Фатых Урманчеев. Возглавив отдел, он 
определяет его основное научное направ-
ление как «История и теория татарского 
народного творчества», а общую научно-
исследовательскую тему  — «Фольклор 
и этническая история татарского народа», 
в рамках которой были определены кон-
кретные темы всех сотрудников отдела. 
Свою деятельность в качестве руководи-
теля он начинает с подготовки научных 
кадров [16].

Кроме Института языка, литературы 
и искусства им. Г. Ибрагимова, изучени-
ем народных традиций, быта, обычаев 
и обрядов татар занимаются ученые Ка-
занского (Приволжского) федерального 
университета, Казанской консерватории 
им. Н. Жиганова, высших учебных заве-
дений Уфы, Елабуги, Набережных Челнов, 
Тюмени, Тобольска, Республиканского 
центра развития традиционной культу-
ры (ныне — Таткультресурсцентр) и др. 
Итоги исследований публикуются в моно-
графиях и научных сборниках, подготов-
ленных в данных организациях [1; 3; 4; 6; 
7; 8; 11; 12; 15; 34; 36; 37; 39; 40; 44; 46; 52; 
55; 56 и др.]. Защита десятков дипломов 
и нескольких диссертаций по пробле-
мам фольклора, издание научных работ 
учеными университета, преподавание 
татарского фольклора как отдельной дис-
циплины при Казанском государствен-
ном университете является показателем 
развития татарской фольклористики как 
отдельной области гуманитарной науки 
[5; 53; 61; 62 и др.].

В  тот же период в отделе народного 
творчества ИЯЛИ сотрудники вклады-
вают много сил в разработку неисследо-
ванных теоретических вопросов и на-
правлений фольклористики. Ф. Урманчеев 
занимался исследованиями в области 
тюркского народного эпоса в сравнитель-
но-типологическом и сравнительно-исто-
рическом плане, реконструкцией тюрко-
татарской религиозно-мифологической 
системы, вопросами классификации 
жанров татарского фольклора [47; 48; 50]. 
Его научные традиции были продолжены 
сотрудниками отдела, исследовавшими 
мифологические истоки татарского эпо-
са, его жанровые особенности, образную 
и сюжетную основу, особенности исто-
рической периодизации [13; 14; 35; 38 
и др.]. Тогда же начинается плодотворная 
и планомерная работа над новыми для 
татарской фольклористики темами взаи-
мосвязи народного песенного фольклора 
с литературой и языком, взаимоотно-

шения татарского народного творчества 
и ислама, вопросами классификации ре-
лигиозного фольклора, паремий и сказоч-
ного фольклора, в результате разработки 
которых были опубликованы монографии, 
многочисленные статьи и сборники [19; 
20; 32; 33; 41; 42; 43; 54; 58 и др.].

Одним из направлений отдела на-
родного творчества было и остается 
проведение полевых исследований. Про-
изведения народного творчества можно 
записать лишь во время экспедиций, 
и только у народа, то есть у носителей 
этого творчества. Новый этап в деле со-
бирания богатейшего духовного наследия 
татарского народа, в том числе фольк-
лора, стартовал в 2009 г. по инициативе 
директора ИЯЛИ К. М. Миннуллина. От-
дел принимает активное участие в этих 
комплексных исследованиях, ставящих 
своей целью работу в нескольких на-
правлениях. Материал, собранный во 
время каждой экспедиции, доводится 
до читателя в виде отдельных книг [21; 
22; 23; 24; 25; 26; 27; 28; 29; 30; 31 и др.]. 
В  каждом из таких сборников публи-
куются серьезные научные статьи со-
трудников отдела народного творчества. 
Полевые материалы используются и при 
составлении многотомных фольклор-
ных изданий. Сегодня отдел народного 
творчества, кроме научно-теоретических 
исследований и организации ежегодных 
экспедиций, живет двумя большими 
проектами  — подготовкой издания 
25-томного свода «Татарское народное 
творчество» на татарском языке (первые 
11 томов вышли из печати) и 15-томного 
свода на русском языке (первые 10 томов 
вышли из печати).

Становление сотрудников отдела как 
ученых происходит на благодатной по-
чве татарской школы фольклористики, 
созданной в Казани в 30-е гг. прошлого 
столетия. Такие представители этой 
школы, как Хамит Ярми, Наки Исанбет, 
Ильбарис Надиров, Фатых Урманчеев, 
Флора Ахметова, Хужиахмет Махмутов, 
Марсель Бакиров, Нурмухамет Хисамов, 
Айсылу Садекова, Ленар Замалетдинов, 
Ким Миннуллин, Лилия Мухаметзянова, 
Ильсеяр Закирова и др., получили при-
знание во всем тюркском мире и в рос-
сийской науке.

Сотрудники отдела народного твор-
чества, начало которому было поло-
жено в 1939  г. благодаря стараниям, 
высокой профессиональной подготовке, 
самоотверженной научной деятельности 
доктора филологических наук Хамита 
Ярми, и сегодня достойно продолжают 
традиции своего наставника. Научный 
потенциал коллектива высокий. Есть все 
основания надеяться на успешное про-
должение заложенных традиций. В насто-
ящее время отдел народного творчества 
сформировался как творческая группа — 
небольшая, но деятельная, перспективная 
с научной точки зрения, способная ска-
зать свое веское слово в науке.



6

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

История татарской фольклористи-
ки — это не только история накопления 
текстов, но и история формирования 
научной школы, способной к система-
тизации и теоретическому осмыслению 
традиции. На протяжении более двух 
веков исследователи — от Каюма Насыри 
и Н. Ф. Катанова до современных фольк-
лористов  — последовательно создавали 
научную инфраструктуру: архивы, сло-
вари, тематические сборники, жанровые 
классификации и концепции. Особенно 
значим вклад Казанского университета, 
Общества археологии, истории и этно-
графии, Института языка, литературы 
и искусства АН РТ — как в сборе полевых 
материалов, так и в выработке научных 
подходов.

Современный этап характеризуется 
комплексными и междисциплинарны-
ми проектами, внедрением цифровых 
технологий, расширением жанрового 
и регионального охвата. Оцифровка 
архивов, подготовка многотомных изда-
ний и научных исследований позволяют 
говорить о зрелости и системности татар-
ской фольклористики как национальной 
научной школы.

Таким образом, татарская фольклори-
стика сегодня — это не только часть гу-
манитарного знания, но и важный ресурс 
для сохранения культурной идентично-
сти, образовательной среды и академи-
ческого диалога. Ее дальнейшее развитие 
требует консолидации усилий филологов, 
этнографов, антропологов, цифровых 
гуманитариев, а также государственной 
и институциональной поддержки.

Литература
1. Антология фольклора сибирских 

татар. Из сокровищницы духовной куль-
туры. Музыкальное наследие  / авт.-сост. 
Ф. Ю. Юсупов. Т. 4. Казань, 2018.

2. Ахметова Ф.  В. Фольклор и совре-
менная татарская проза: автореф. дис. … 
канд. филол. наук  / Казан. гос. пед. ин-т. 
Казань, 1968.

3. Бакиров М. Х. Древнетюркская поэзия: 
неразгаданные тайны устного и письменно-
го творчества наших предков. Казань, 2014. 

4. Бакиров М. Х. Котлы булсын туегыз! 
Казан, 2007.

5. Бакиров М. Х. Ступени развития тюр-
ко-татарского стиха. Казань, 1973.

6. Бакиров М. Х. Татар фольклоры: Юга-
ры уку йортлары өчен дәреслек. Казан, 2008.

7. Бәетләрдә халык язмышы  / төз. 
Т. Н. Галиуллин. Казан, 2018. 

8. Брусько З. М., Завгарова Ф. Х. В круге 
жизни (фольклор семейно-бытовой обряд-
ности татар Заказанья). Казань, 2013. 

9. Галеева Э. Р. Культурно-историческая 
школа в татарском литературоведении 
1920–1930-х годов: автореф. дис. … канд. 
филол. наук  / Казан. гос. ун-т. Казань, 
2003.

10. Галиуллин Т.  Н. Современная та-
тарская поэзия и народное творчество: 
автореф. дис. … канд. филол. наук / Казан. 
гос. ун-т им. В. И. Ульянова-Ленина. Казань, 
1968.

11. Давлетшина Л. Х. Мифологизм в та-
тарской прозе. Казань, 2006. 

12. Завгарова Ф.  Х., Мансурова  Г. К. 
Культурный код дерева у татар: словник. 
Казань, 2017.

13. Закирова И. Г. Әүвәл башлап ни бет-
те… Казан, 2017.

14. Закирова И. Г. Эпическое творчество 
периода Золотой Орды: мифологические 
и исторические аспекты. Казань, 2011.

15. Из истории формирования этногра-
фических групп и диалектов татарского 
народа / сост. и авт. предисл. Ф. Ю. Юсупов. 
Т. I. Ч. I. Казань, 2016; ч. II. Казань, 2017.

16.  Инстит у т языка, литерат уры 
и искусства имени Г.  Ибрагимова  / сост. 
А. М.  Ахунов. 2-е изд., перераб. и доп. 
Казань, 2019.

17. Исәнбәт Н. Татар халык мәкальләре: 
3 томда. Т. 1. Казан, 1959; т. 2. Казан, 1963; 
т. 3. Казан, 1967.

18. Махмутов Х. Ш. Татарские народ-
ные загадки: автореф. дис. … канд. филол. 
наук / Казан. гос. ун-т им. В. И. Ульянова-
Ленина. Казань, 1969. 

19. Мәхмүтов Х. Ш. Гыйбарәләр тари-
хыннан сәхифәләр (этимологик эзләнүләр). 
Казан, 2008.

20.  Мәхмүтов Х.   Ш .  Язылмаган 
ка н у ннар:  Фольк лорда  әдәп-әхла к 
мәсьәләләре. Казан, 1995.

21. Милли-мәдәни мирасыбыз: Актаныш / 
төз. һәм фәнни мөх-р Э. И. Сафина. Казан, 
2010.

22. Милли-мәдәни мирасыбыз: Апас / төз. 
һәм фәнни мөх-р Э. И. Сафина. Казан, 2011.

23. Милли-мәдәни мирасыбыз: Киров 
өлкәсе татарлары  / төз. һәм фәнни мөх-р 
И. И. Ямалтдинов. Казан, 2022. 

2 4 .  М и л л и - м ә д ә н и  м и р а с ы б ы з : 
Мама дыш  /  төз .  һәм фәнни мөх-р 
М. Р. Булатова. Казан, 2017.

25. Милли-мәдәни мирасыбыз: Мари Эл 
татарлары. Бәрәңге / төз. һәм фәнни мөх-р 
М. З. Вәлиева. Казан, 2012.

26. Милли-мәдәни мирасыбыз: Омск 
өлкәсе татарлары / төз.-мөх-р М. Р. Булатова. 
Казан, 2015.

27. Милли-мәдәни мирасыбыз: Оренбург 
өлкәсе татарлары  / төз. һәм фәнни мөх-р 
Э. И. Сафина. Казан, 2016.

28. Милли-мәдәни мирасыбыз: Пенза 
өлкәсе татарлары  / төз. һәм фәнни мөх-р 
И. И. Ямалтдинов. Казан, 2024.

2 9 .  М и л л и - м ә д ә н и  м и р а с ы б ы з : 
Түбән Новгород  / төз. һәм фәнни мөх-р 
Э. И. Сафина. Казан; Мәскәү, 2011.

3 0 .  М и л л и - м ә д ә н и  м и р а с ы б ы з : 
Удмуртия татарлары / төз. һәм фәнни мөх-р 
М. З.  Вәлиева. Казан, 2013.

31. Милли-мәдәни мирасыбыз: Ульяновск 
өлкәсе татарлары  / төз. һәм фәнни мөх-р 
И. И. Ямалтдинов. Казан, 2018. 

32. Миннуллин К. М. Песенное творче-
ство татарского народа. Казань, 2006.

33. Миңнуллин К.  М. Һәр чорның үз 
җыры. Казан, 2003.

34. Мифологические верования татар (по 
экспедиционным записям конца ХХ — нача-
ла ХХI в.) / авт. вступ. ст. Л. Х. Давлетшина; 
сост. Л. Х.  Давлетшина, Ф. Х.  Завгарова. 
Казань, 2016.

35. Мөхәммәтҗанова  Л. Х. Дөнья 
цивилизациясендә татар дастаннары. Ка-
зан, 2018.

36. Мухамедова Р. Г. Народный костюм 
татар-кряшен. Казань, 2005. 

37. Мухамедова Р.  Г. Татары-мишари. 
Казань, 2008. 

38. Мухаметзянова Л. Х. Татарский эпос: 
книжные дастаны. Казань, 2014. 

39. Образцы татарского музыкального 
фольклора (на примере татар Балтасин-
ского района РТ)  / сост. Д. Н.  Арсланова. 
Казань, 2006. 

40. Рәхим Гали. Сайланма әсәрләр  / 
төз. М. И.  Ибраһимов, А. М.  Гайнетдинов. 
Казан, 2018.

41. Садекова А. Х. Идеология ислама и та-
тарское народное творчество. Казань, 2000.

42. Садекова А. Х. Фольклор в эстетике 
Галимджана Ибрагимова. Казань, 1995. 

43. Садыйкова А. Х. XII–XX гасыр башы 
татар әдәбиятында дини фольклор. Казан, 
2014.

44. Сибирские татары. Из сокровищни-
цы духовной культуры. Хикаяты, Риваяты. 
Мифы  / авт.-сост. Ф. Ю.  Юсупов. Казань, 
2017.

45. Татарский фольклор: 1612–2022: 
Библиографический указатель  = Татар 
фольклоры: 1612–2022: Библиографик 
күрсәткеч / сост. А. Г. Каримуллин, Д. Р. Га-
лиуллина. Казань, 2022.

46. Тетрадь пленного / сост. С. М. Гиля-
зутдинов, К. М. Хуснуллин. Казань, 2003.

47. Урманче Ф. [И.] Народный эпос «Иде-
гей». Казань, 1999. 

48. Урманче Ф. [И.] Татар мифологиясе: 
энцикл. сүзл.: 3 томда. Т. 1. Казан, 2008; т. 2. 
Казан, 2009; т. 3. Казан, 2011.

49. Урманче Ф.  И. Татар халык иҗаты: 
Югары уку йортлары һәм колледжлар өчен 
дәреслек. Казан, 2002.

50. Урманче Ф. И. Тюркский героический 
эпос. Казань, 2015. 

51. Урманчеев Ф.  [И.] Пути развития 
основных жанров татарского советского 
народно-поэтического творчества: автореф. 
дис. … канд. филол. наук / Казан. гос. ун-т 
им. В. И. Ульянова-Ленина. Казань, 1968.

52. Утлы еллар кайтавазы / төз. И. Г. Тар-
ханов, Ф. Х.  Җәүһәрова, Ф. И.  Урманче, 
М. Х. Бакиров, Д. Н. Арсланова. Казан, 2005.

53. Фольклор жанрларын анализлау: 
Мәкаләләр / фәнни ред. М. Мәһдиев. Казан, 
1986.

54. Хакимов  Р. Ф. Исторические песни 
в татарском фольклоре. Казань, 2017. 

55. Юсупов Ф. Ю. Красноуфимские тата-
ры: история, язык, фольклор. Казань, 2004. 

56. Юсупов Ф. Ю. Сафакульские татары: 
история, язык, фольклор. Казань, 2006. 

57. Ямалтдинов И. И. ТАССР оешуының 
т ат а р  ф ол ь к л о ри с т и к а с ы  ү с е ш е н ә 
йогынтысы: 1920–1930 елларда фәнни 
проблемалар һәм аларны тикшерү // Фәнни 
Татарстан. 2020. № 2. Б. 57–65.

58. Ямалтдинов И. И. Татарская фольк-
лористика 20–60-х гг. XX века: собирание, 
публикация и научное изучение фольклора. 
Казань, 2016.

59. Ярми Х. Татар халкының поэтик 
иҗаты. Казан, 1967.

60. Ярмухаметов Х. Х., Павлова В. Ф. Не-
которые итоги фольклорных экспедиций 
(1955–1956 гг.) // Известия Казанского фи-
лиала АН СССР. Сер. гуманитарных наук. 
2. Казань, 1956. С. 209–212.

61.  Яхин А. Г., Бакиров М. Х. Фольклор 
жа нрларын сис тем а  и теп  тикшерү 
тәҗрибәсе: (Мәзәкләр, бәетләр). Казан, 1979.

62.Яхин А. Г.,  Мәһдиев  М. С. Халык 
иҗатын әсәрләрен система итеп тикшерү 
тәҗрибәсе: мәкаль, табышмак, җырлар. 
Казан, 1982.

Статья поступила в редакцию 
28 июля 2025 г.



7

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ИЗ ОПЫТА ПОДГОТОВКИ И ИЗДАНИЯ 
25-ТОМНОГО СВОДА «ТАТАРСКОЕ 
НАРОДНОЕ ТВОРЧЕСТВО»: ЗАДАЧИ, 
СТРУКТУРА, МЕТОДОЛОГИЯ

Ким Мугаллимович Миннуллин,
доктор филологических наук
Лейла Хасановна Давлетшина,
доктор филологических наук,  
Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

Аннотация. В статье рассматривается опыт подготовки и издания 25-томного акаде-
мического свода «Татарское народное творчество», осуществляемого Институтом языка, 
литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ. На материале изданных томов анали-
зируются методологические принципы проекта, включая применение комплексного подхода, 
аутентичность текстов, тематико-функциональную систематизацию и интеграцию 
полевых и архивных источников. Особое внимание уделено реконструкции мифологической 
и обрядовой традиции татар, актуализации культурной памяти и роли рассматриваемого 
свода как научного и социокультурного ресурса. Статья поднимает вопросы методологии 
современной фольклористики и демонстрирует возможности ее практической реализации 
в крупномасштабных издательских проектах.

Ключевые слова: татарский фольклор, свод фольклора, мифология, обряды, устная 
традиция, комплексный подход, научная публикация, культурная память

В условиях активной трансформации 
традиционных форм культуры 
вопрос о сохранении нематери-

ального наследия народов приобретает 
стратегическое значение. Особенно это 
касается фольклора — устной традиции, 
которая выступает хранителем коллек-
тивной памяти, отражает мифопоэтиче-
ское мышление народа и составляет базу 
для дальнейшей трансляции культурных 
смыслов. Возрождение интереса к фольк
лору на рубеже XX–XXI вв. сопровожда-
лось не только новыми экспедициями, 
но и пересмотром методов изучения, 
подходов к публикации, форм подачи тек-
стов. Все это позволило переосмыслить 
природу фольклорного текста как фено-
мена, функционирующего не в изоляции, 
а в тесной связи с контекстом, ритуалом, 
устной и повседневной культурой.

Реакцией на вызовы времени стал 
ряд масштабных проектов по систе-
матизации и изданию национального 
фольклора народов России. Среди них 
такие академические серии, как «Свод 
памятников фольклора народов Даге-
стана» (в 20 т.), «Башкирское народное 
творчество» (в 12  т.), «Памятники 
фольклора народов Сибири и Дальнего 
Востока» (в 60  т.), «Устно-поэтиче-
ское творчество мордовского народа» 
(в 12  т.), «Чувашское народное твор-
чество» (в 13  т.), «Татарское народное 
творчество» (в 13 т.) и др., которые на
шли достойное место среди научных до-
стижений фольклористики ХХ–XXI вв.

Однако устная традиция представ-
ляет собой явление, изменяющееся 
с течением времени, культурная память 
облекается в новые повествовательные 
формы, возникают новые интерпрета-
ции традиционных образов и сюжетов; 

в то же время определенные жанры 
перестают функционировать в живом 
исполнении. Ввиду этого в поле зрения 
современной фольклористики оказыва-
ются и устно-поэтические произведения 
различной жанровой принадлежности,  
и механизмы памяти и передачи ин-
формации в культуре, включая процесс 
утраты культурного значения, после 
которого остаются «редуцированные, 
“осколочные” формы, которые в од-
них случаях постепенно исчезают из 
традиции, а в других служат матери-
алом для рождения новых форм ‹…› 
и в преображенном виде продолжают 
свое существование в культуре» [1. 
С.  7]. Подобный подход к материалу, 
с которым сталкивается специалист, 
работающий в поле и в кабинете, при-
вел к расширению предметного поля 
фольклористики, под которым подразу
мевается «устная вербальная традиция 
разных народов, доступная в живом 
функционировании или в фиксациях 
на различных носителях (в том числе 
в письменных источниках и Интер-
нете)» [13. С.  23]. Расширение границ 
исследования послужило выработке 
новых методов и подходов, с учетом 
которых были проведены новые поле-
вые исследования, были сделаны новые 
научные открытия, разработаны новые 
критерии систематизации материала.

Татарская фольклористика не оста-
валась в стороне от всех этих процессов, 
поэтому в начале ХХI в. назрела необ-
ходимость переосмысления опыта пре-
дыдущих поколений и создания нового 
свода татарского фольклора, соответ-
ствующего требованиям времени и учи-
тывающего теоретические подходы 
последних лет, а также состояние живой 

традиции на современном этапе. Опыт 
публикации фольклорных памятников, 
имеющийся в Институте языка, лите-
ратуры и искусства им.  Г.  Ибрагимова 
Академии наук Республики Татарстан, 
и современное развитие фольклори-
стической мысли позволили задуматься 
о новых крупномасштабных проектах, 
основанных на публикации всех жанров 
татарского фольклора в их живом бы-
товании. Фундаментальным проектом 
в этой области является 25-томный 
свод «Татарское народное творчество» 
на татарском языке (руководитель про-
екта — К. М. Миннуллин). Цель проек-
та — не только фиксация и публикация 
текстов, но и формирование теоретиче-
ски выверенного корпуса, отражающего 
жанровую и тематическую палитру 
фольклора татар, его живое бытование 
и динамику развития.

Необходимость подготовки нового 
свода татарского фольклора обусловле-
на несколькими важными обстоятель-
ствами. Во-первых, с момента выхода 
в свет первого многотомного издания 
«Татар халык иҗаты» (1976–1993) про-
шло несколько десятилетий. Эти тома 
стали библиографической редкостью 
и не включали значительную часть 
жанров и текстов, зафиксированных 
в последующем. Во-вторых, изменилась 
сама методология фольклористики: от 
эстетического восприятия текстов как 
образцов «народной поэзии» акцент 
сместился в сторону исследования 
фольклора как целостной системы, 
охватывающей не только тексты, но 
и обрядовый, мифологический, социо
культурный контекст. В-третьих, за 
последние 30–40 лет был накоплен об-
ширный корпус новых материалов, как 
архивных, так и полевых, записанных 
в ходе экспедиций конца ХХ — начала 
ХХI в.

В этой связи концепция нового свода 
строится на следующих принципах.

1. Комплексность. Фольклор рассма-
тривается как многослойное явление, 
объединяющее текст, контекст, ритуал 
и верование, что определяет и способы 
отбора, и форму подачи материала.

2. Аутентичность. Все тексты публи-
куются без литературной правки, с со-
хранением диалектных форм лексики, 
стилистической индивидуальности 
рассказчиков.

3. Научная полнота. В качестве ис-
точников привлекаются и неопубли
кованные архивные материалы, и по-
левые записи, исследования фолькло-
ристов, этнографов, историков, диалек-
тологов, краеведов и др. Все это позво-
ляет избежать ограничений, присущих 
прежним идеологическим установкам 
и формализованным классификациям.

4.  Тематико-функциональный 
подход. Там, где это оправдано (в част-
ности, в томах по мифологической 
и обрядовой традициям), используется 



8

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

не жанровый, а тематический принцип 
организации материала, позволяющий 
воссоздать целостную картину явле-
ния, не ограничиваясь его жанровыми 
рамками.

Академическое 25-томное издание 
«Татарское народное творчество» 
охватывает весь спектр жанров татар-
ского фольклора. В серию вошли тома 
«Мифология», «Обрядовый фольк-
лор», «Сказки», «Дастаны», «Книжные 
дастаны», «Мунаджаты», «Легенды 
и предания», «Баиты», «Пословицы 
и поговорки», «Загадки», «Мэзэки», 
«Җырлар», «Детский фольклор». Не-
которые тома состоят из нескольких 
книг в силу жанровой насыщенности 
и объема материала. С 2021 по 2025 г. 
были опубликованы одиннадцать то-
мов: «Мифология» (2021)  [2], «Обря-
довый фольклор» (2022)  [3], «Сказки» 
(в 6 т.) (2023) [4; 5; 6; 7; 8; 9], «Даста-
ны» (2023)  [10], «Книжные дастаны» 
(2024) [11] и «Мунаджаты» (2024) [12].

Каждый том включает: научное пре-
дисловие, раскрывающее специфику 
жанра и методику отбора материала; 
систематизированные тексты; ком-
ментарии с указанием места и времени 
записи, имени информанта, собирателя, 
примечания к языковым и содержа-
тельным особенностям. Такой формат 
обеспечивает не только академическую 
надежность, но и делает свод удобным 
для практического использования как 
исследователями, так и педагогами, но-
сителями традиции, представителями 
творческих профессий и др.

Ввиду того что тома «Мифология» 
и «Обрядовый фольклор» в истории 
татарской фольклористики были под-
готовлены впервые, остановимся на них 
более подробно и рассмотрим результа-
ты применения комплексного подхода 

к систематизации и подаче материала. 
С  целью представления мифологиче-
ской и обрядовой традиции татар как 
целостного системного явления в пер-
вый и второй тома были включены 
тексты разного характера, начиная от 
традиционно привлекаемых в фольк-
лористике жанров (легенды, предания, 
мифологические рассказы, запреты, 
поверья, обрядовые песни, благопоже-
лания и др.) и заканчивая рассказами 
информантов о гаданиях, предписаниях, 
запретах, обрядах, обычаях и ритуалах. 
Основным критерием отбора текстов 
была не жанровая принадлежность, 
а содержащаяся в них информация, поз
воляющая рассматривать мифологию 
и обрядовую культуру татар во всем ее 
многообразии.

Том «Мифология» открывается 
главой «Высшие божества, возникно-
вение мироздания и тюркских племен», 
основанной на текстах о происхожде-
нии мира, человека, тюркских племен 
и др. Здесь раскрывается древнейший 
пласт словесного искусства татар, 
который восходит к древнетюркской 
мифологии  — общему наследию для 
всех тюркоязычных народов современ-
ности. Представления о божествах 
древнетюркского пантеона образуют 
систему мифологических верований, 
общую для тюрков Центральной Азии 
и гуннов Северного Кавказа, о чем сви-
детельствуют орхонские стелы, надписи 
енисейских киргизов, древнеуйгурские 
памятники, данные мусульманских 
авторов, китайские источники. Для 
того чтобы показать истоки татарской 
мифологии и иметь возможность рас-
смотреть генезис некоторых верований, 
дошедших до современности, было 
принято решение обратиться к более 
широкому изложению этих сведений. 
Здесь даны отрывки из работ китайских, 
греческих, армянских авторов, орхо-
но-енисейских надписей, «Ырк битиг» 
(«Книга гаданий»), трудов выдающихся 
ученых (Л. Н.  Гумилев, Л. П.  Потапов, 
С. Г. Кляшторный, П. Н. Боротав и др.), 
содержащих информацию о сложной 
религиозно-мифологической системе 
древних тюрков, их космогонических 
и генеалогических воззрениях.

Во второй главе — «Возникновение 
объектов и явлений окружающего 
мира» — публикуются тексты, связан-
ные с появлением различных предметов 
и явлений вокруг нас. Как известно, 
древнейшие тексты легенд мифологи-
ческого содержания дают возможность 
ознакомиться с архаическими верова-
ниями о происхождении небесных тел, 
птиц, животных, деревьев, трав и дру-
гих объектов или явлений и присущих 
им особенностей. Часть таких текстов 
дошла до нас в письменной фиксации, 
другая же часть была обработана ска-
зителями в процессе устной передачи, 
дополнена новыми мотивами и изобра-

зительными средствами, нашла своего 
рассказчика и слушателя в форме легенд.

Третья глава — «Первые люди и ве-
ликаны Алпы»  — знакомит читателя 
с мифологическими взглядами, со-
хранившимися в языке и фольклоре 
татарского народа. Известно, что часть 
генеалогических легенд в фольклорных 
традициях тюркоязычных народов свя-
зана с именем Алп (Алып), которое впер-
вые встречается в орхоно-енисейских 
надписях, где используется в качестве 
титула или воинского звания, также 
оно зафиксировано в древнетюркском 
словаре и словаре Махмуда Кашгари. 
На древнетюркском и в современных 
тюркских языках (татарский, казахский, 
узбекский, хакасский и др.) это имя 
означает ‘батыр, богатырь, исполин’. 
Интересно отметить, что слово Алп 
входит в состав названия эпического 
произведения тюркского фольклора 
«Алпамыш», различные версии ко-
торого распространены на огромной 
территории расселения тюркоязычных 
народов.

Отдельные мотивы эпического сказа-
ния об Алпамыше созвучны с мифологи-
ческими сюжетами об Алыпах, получив-
шими широкое распространение в эпоху 
Волжской Булгарии. Описание волжского 
богатыря, перекликающееся с народно-
эпическими традициями, содержится 
в книгах арабских путешественников 
Ибн-Фадлана и Абу Хамида ал-Гарнати. 
В то же время представления об Алыпе 
как культурном герое, предшествующем 
роду людей и обладающем богатырской 
силой, имеют широкое распространение 
не только у булгар, но и в фольклоре 
казанских татар, вплоть до современ-
ности. Общеизвестна легенда о том, что 
из земли, высыпанной Алыпом из обуви, 
образовывались возвышенности и хол-
мы, однако в подобных легендах Алып 
рисуется не как воин, а как пахарь-земле-
делец. Такие возвышенности в народной 
традиции до сих пор называют Алып 
тавы («Гора Алыпа»), Алып чабатасын 
каккан җир («Место, где Алып вытряхнул 
лапти») и др., а легенды имеют распро-
странение среди современных татар, что 
говорит о преемственности фольклорной 
традиции. 

Мифологическая картина мира, 
реконструируемая по материалам арха-
ической мифологии, была бы неполной 
без обращения к живой мифологической 
традиции. В системе традиционного ми-
ровоззрения татар одним из устойчивых 
элементов мифологической системы на 
сегодняшний день являются верования, 
связанные с персонажами низшей мифо-
логии, которые рассмотрены в двух по-
следующих главах настоящего издания 
так, чтобы при изучении можно было 
выявить характерные черты описыва-
емого образа. Организация текстов по 
главам проводится на основе функцио-
нального поля мифологического персо-

 25-томный свод «Татарское народное 
творчество» (на татарском языке)

15-томный свод «Татарское народное 
творчество» (на русском языке)



9

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

нажа. Если в главу «Духи-хозяева» вклю-
чены тексты о духах-хозяевах домашнего 
пространства и природных локусов, то 
в главе «Демонические существа» на-
ходим сведения о вредоносных мифо-
логических персонажах (змея, албасты, 
пэри, бичура, шурале, джен и т.д.). Распо-
ложение текстов внутри глав выстроено 
таким образом, чтобы при прочтении 
можно было идентифицировать любого 
персонажа по его названию, ипостасям, 
внешнему облику, локусам обитания, 
характерным занятиям, функциям, вза-
имоотношениям с человеком.

Вместе с тем внутри тома в отдельных 
главах нашли отражение материалы по 
охранительной и лечебной магии, ко 
всему прочему поверья, имеющие непо-
средственную связь с мифологическими 
представлениями. Все тексты, относя-
щиеся к данной области, собраны во-
едино и классифицированы по степени 
выраженности мифологических пред-
ставлений и верований (от более выра-
женных к менее выраженным) с целью 
показать мифологические верования 
татарского народа как единую систему.

Подготовка второго тома «Обрядо-
вый фольклор» стала не только важным 
этапом публикации, но и новым мето-
дологическим опытом. Как известно, 
во второй половине ХХ  в. тексты, не 
относящиеся к традиционным жан-
рам устного народного творчества, 
но записанные в ходе повествования 
и описывающие обряд, стали рассматри-
ваться в фольклористике как важный 
источник комплексной информации 
об обряде. В  ходе экспедиционной 
работы исследователь сталкивается 
с такой ситуацией, когда в памяти ин-
форманта сохраняются лишь отдельные 
фрагменты произведений, связанных 
с обрядовым фольклором, но даже если 
сам текст утрачен, в ходе беседы может 
выявляться порядок проведения обряда, 
его ритуальные составляющие, инфор-
мация об участниках, месте и времени 
проведения и др. 

Поскольку обрядовый фольклор 
и тексты, описывающие обрядовые 
действия, с которыми он связан, обра-
зуют единый комплекс, то при подборе 
материалов к тому были отобраны не 
только поэтические образцы (обрядо-
вые песни, такмаки (жанр татарского 
музыкально-поэтического фольклора), 
заклинания, алкышы (благопожелания), 
сыктау (плачи) и т.д.), но и рассказы об 
обрядах. Впервые в татарской фольк-
лористике была предпринята попытка 
рассмотреть обряд не как набор изо-
лированных текстов, а как единый 
культурный комплекс, включающий 
ритуальные действия, вербальное со-
провождение, социальные и простран-
ственные контексты.

Материалы тома классифицирова-
ны не по жанрам, а по тематическим 
группам, что позволило объединить 

в одном разделе и поэтические тексты 
(песни, благопожелания, заклинания), 
и прозаические описания обрядов, 
зафиксированные в рассказах инфор-
мантов. В  томе имеются два крупных 
раздела: календарные обряды и празд-
ники; семейно-бытовые обряды — рож-
дение, брак, похороны и поминальные 
практики, а также обряды, связанные 
с хозяйственной деятельностью, в том 
числе окказиональные ритуалы.

Каждый раздел начинается с истори-
ческого обзора и включает материалы, 
записанные в разное время  — от све-
дений из этнографической литературы 
XIX — начала XX в. до экспедиционных 
записей начала XXI в. Такая структура 
позволяет проследить эволюцию обря-
дов и их современное бытование.

Одной из задач было представить 
не только устную поэзию, сопрово-
ждавшую обряды, но и сами обряды 
как таковые  — в описаниях, коммен-
тариях, диалогах, воспоминаниях. 
Подобная подача материала особенно 
актуальна для тех ритуалов, которые 
уже не сопровождаются поэтической 
формой, но продолжают бытовать как 
действия (например, обычаи, связанные 
с повивальными бабками и первыми 
сорока днями после рождения ребен-
ка, испытание невесты, проводы льда 
и т.д.). Во многих случаях тексты являют 
собой рассказ: информант описывает 
порядок проведения обряда, ключевые 
действия, последовательность слов 
и жестов, статус участников, магические 
запреты. Такие рассказы равнозначны 
фольклорным текстам и раскрывают 
ритуал как коммуникативную ситуацию 
с четкой структурой и символическим 
наполнением.

Использование комплексного подхо-
да в подготовке тома позволило рассма-
тривать текст и действие в неразрывном 
единстве, раскрыть социокультурные 
функции обрядов (защита, переход, 
коллективная идентичность), выявить 
изменение традиции и трансформацию 
жанровых форм, интегрировать в свод 
как классические тексты, так и материа-
лы, находящиеся на границе фольклора 
и этнографии.

Том «Обрядовый фольклор» докумен-
тирует не только тексты, но и динамику 
традиции. Изменения в структуре об-
рядов, утрата или замещение функций, 
появление новых интерпретаций фик-
сируются в материале. Благодаря этому 
удается проследить процесс перехода от 
живого бытования к форме культурной 
памяти, где обряд становится знаком, 
символом, частью фольклорного архи-
ва. Такая подача позволяет включить 
в научный оборот материалы, ранее 
считавшиеся «внетекстовыми», но в дей-
ствительности отражающие системную 
организацию традиционной культуры.

Опыт подготовки и публикации 
первых томов 25-томного свода «Та-

тарское народное творчество» показал, 
что фольклор может рассматриваться 
не только как совокупность отдельных 
текстов, но и как целостная мировоззрен-
ческая система. Комплексный подход 
к систематизации, отказ при необходи-
мости от жанровых границ, внимание 
к контексту и живой традиции позво-
ляют создать научно обоснованную, 
многослойную картину татарской фольк-
лорной традиции. Свод становится не 
только инструментом научного анализа, 
но и хранилищем фольклорной памяти, 
открытым ресурсом для исследователей, 
преподавателей, носителей языка и куль-
туры. Он возвращает традиции место 
в современном культурном ландшафте — 
как наследию, способному к трансляции, 
интерпретации и обновлению.

Литература
1. Левкиевская Е. Е., Петров Н. В. Вос-

производство и трансляция культурной 
информации в устной традиции: мета-
фора осколков // «Осколки» в традиции: 
колл. монография  / сост. Е. Е.  Левкиев-
ская, Н. В.  Петров, О. Б.  Христофорова. 
М., 2020. С. 7–18.

2. Татар халык иҗаты: 25  томда. 1  т.: 
Мифология  / төз., иск. һәм аңл. әзерл., 
кереш сүз авт. Л. Х.  Дәүләтшина. Казан, 
2021.

3. Татар халык иҗаты: 25  томда. 2  т.: 
Йола фольклоры  / төз., иск. һәм аңл. 
әзерл., кереш сүз авт. Л. Х.  Дәүләтшина. 
Казан, 2022.

4. Татар халык иҗаты: 25  томда. 3  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

5. Татар халык иҗаты: 25  томда. 4  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

6. Татар халык иҗаты: 25  томда. 5  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

7. Татар халык иҗаты: 25  томда. 6  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

8. Татар халык иҗаты: 25  томда. 7  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

9. Татар халык иҗаты: 25  томда. 8  т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

10. Татар халык иҗаты: 25 томда. 9 т.: 
Дастаннар  / төз., иск. һәм аңл. әзерл., 
кереш сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023.

11.  Татар халык иҗаты: 25  том-
да. 10  т. :  Китаби дастаннар  / төз. , 
иск. һәм аңл. әзерл., кереш сүз авт. 
Л. Х. Мөхәммәтҗанова. Казан, 2024.

12. Татар халык иҗаты: 25 томда. 11 т.: 
Мөнәҗәтләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., ке-
реш сүз авт. А. Х. Садыйкова. Казан, 2024.

13. Топорков А.  Л. Фольклористика 
в междисциплинарном диалоге // Труды 
Отделения историко-филологических 
наук РАН. 2015 г. / отв. ред. В. А. Тишков; 
[сост. Н. В. Тарасова]. М., 2016. С. 23–41.

Статья поступила в редакцию 
28 июля 2025 г.



10

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

СОВРЕМЕННЫЙ ФОЛЬКЛОР 
АЗНАКАЕВСКОГО РАЙОНА РЕСПУБЛИКИ 
ТАТАРСТАН

Лилия Хатиповна Мухаметзянова,
доктор филологических наук, Институт языка, литературы и искусства 
им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

Аннотация. В статье автор проводит обзор комплексных научных экспедиций ИЯЛИ 
им. Г. Ибрагимова АН РТ, проведенных в Азнакаевский районе в 2019 и 2021 гг.; выявляет 
характерные признаки фольклорного наследия татар этого региона, сравнивает найден-
ные образцы с ранее записанными аналогичными фольклорными вариантами, определяет 
их значимость и обосновывает правомерность параллельного существования народных 
произведений на различных территориях, где проживают татары; раскрывает ценность  
локальных фольклорных традиций в единой культуре народа.

Ключевые слова: Азнакаевский район Республики Татарстан, экспедиционные мате-
риалы, элементы свадебного обряда, присказка, сказочник, фольклорное наследие татар

Азнакаевский район, большое 
муниципальное образование, 
90,5% населения которого со-

ставляют татары,  — один из передо-
вых районов в Республике Татарстан 
в сфере экономики, образования 
и культуры. В  1940–1960-х  гг. в эти 
края отправлялись фольклорные, 
диалектологические, археографиче-
ские экспедиции, в ходе которых от 
местных жителей учеными-фолькло-
ристами Института языка, литературы 
и искусства (ИЯЛИ) им. Г. Ибрагимова 
Халидой Гатиной, Марселем Ахметзя-
новым, Флерой Баязитовой, Эдуардом 
Касимовым, Ленаром Замалетдиновым 
были записаны лирические песни 
и игровые пляски, такмаки1, вол-
шебные сказки, предания и легенды, 
и другие жанры татарского фолькло-
ра. Несмотря на то что здесь всегда 
были энт узиасты, занимавшиеся 
собиранием и изучением фольклора, 
истории сел и деревень, составлением 
шэджэре — родословной, духовное на-
следие Азнакаевского района не было 
предметом целенаправленного сбора 
и планомерного изучения. Одной из 
причин отсутствия на сегодняшний 
день внимания научных центров Каза-
ни к юго-восточным областям респуб
лики, в частности к Азнакаевскому 
району, является катастрофическая 
бедность архивной и документальной 

базы и исторической литературы по 
данному региону. 

Край вправе гордиться людьми, внес-
шими неоценимый вклад в развитие уст-
ного народного творчества. Например, 
родившийся и проживший всю жизнь 
в Азнакаево Захри Мухаметзянов (1919–
1999) был знаменитым сказочником, от 
которого сотрудники Института языка, 
литературы и искусства записали около 
семидесяти сказок, из них около двад-
цати сказок были включены в научные 
тома «Сказки» 13-томной [2. С. 59, 88, 
167–168 и др.] и 25-томной [3. С. 55–57, 
125–132, 267–275; 4. С.  77–87, 297–205 
и др.] академической серии «Татарское 
народное творчество». В  дополнение 
Захри Мухаметзянов сам записал сказ-
ки и в 1961  г. передал свой объемный 
архив в хранилище института [1]. Эти 
сказки и по сей день аккуратно хра-
нятся в Центре письменного наследия 
ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова. «Тутый кош» 
(«Попугай»), «Йөз куйга сатып алынган 
т�ш» («Сон, купленный за сто овец»), 
«Балыкчы улы Катып» («Сын рыбака 
Катып»), «Алтын алмалар» («Золотые 
яблоки»), «Сер тотмас» («Болтун»), 
«Кызыл әтәч» («Красный петух») — это 
лишь небольшая часть устного наследия 
сказочника Захри. В 1970–1980-е гг. уче-
ным-фольклористам Ленару Замалетди-
нову, Халиде Гатиной, Эдуарду Касимову 
посчастливилось вживую пообщаться 

с этим незаурядным человеком и запи-
сать из его уст настоящие жемчужины 
татарского фольклора, которые редко 
можно «выловить» у информантов 
в наше время. И земляки Захри Муха-
метзянова, и специалисты-фольклори-
сты помнят и почитают имя известного 
татарского сказочника.

В  XXI  в. вновь пробудился инте-
рес к татарским селам Азнакаевского 
района не только у фольклористов, но 
и у археографов, диалектологов, иссле-
дователей народного изобразительного 
искусства и этномузыкологов. С целью 
более полного изучения националь-
но-культурного наследия данного 
района летом 2019 и 2021 гг. в районе 
работали комплексные экспедиции 
Института языка, литературы и ис-
кусства им.  Г.  Ибрагимова Академии 
наук Республики Татарстан. Успех лю-
бой экспедиции напрямую связан с ее 
подготовкой. Заранее была проведена 
встреча с администрацией района, ор-
ганизована пресс-конференция с уча-
стием ученых Института и работников 
культуры района, журналистов мест-
ного телевидения и районной газеты; 
собрана научная группа, состоящая из 
специалистов разных гуманитарных 
областей; были изучены материалы, 
относящиеся к этому району, храня-
щиеся в Центре письменного наследия 
института; скрупулезно построены 
маршруты экспедиций.

Комплексная экспедиция 2019  г. за 
две недели планомерно исследовала 
восточные населенные пункты Азна-
каевского района, граничащие с Рес
публикой Башкортостан, а в 2021 г. — 
остальную его часть. Казанские ученые 
посетили более сорока сел и деревень, 
где встречались с местными жителями 
и беседовали с ними; в каждом насе-
ленном пункте работали по плотному 
графику, собирая информацию по 
разным направлениям.

В  ходе полевых работ был собран 
и изучен современный фольклор-
ный, языковой, искусствоведческий, 
музыкальный, археографический, 
эпиграфический материал, система-
тизация, изучение и издание которого 
на сегодняшний день остаются весьма 
актуальными. 

Л. Х. Мухаметзянова с информантами 
с. Муслюмово Азнакаевского р-на Республи-
ки Татарстан. 2019 г. Фото из архива  
Л. Х. Мухаметзяновой

Л. Х. Мухаметзянова с информантами 
с. Сарлы Азнакаевского р-на Республики 
Татарстан. 2019 г. Фото из архива  
Л. Х. Мухаметзяновой

Л. Х. Мухаметзянова с информантами 
д. Ирекле Азнакаевского р-на Республики 
Татарстан. 2019 г. Фото из архива 
 Л. Х. Мухаметзяновой



11

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Сбор образцов устного народно-
го творчества  — важнейшая часть 
комплексной научной экспедиции. 
В    двадцати четырех селах Азнака-
евского района автором статьи было 
собрано и изучено значительное 
количество ценного фольклорного 
материала, способного обогатить 
фонд народного творчества. Нами 
были записаны уникальные вариан-
ты народных песен; песни-хушавазы, 
содержащие религиозные мотивы; 
баиты2, мунаджаты3; топонимиче-
ские и исторические предания, по-
вествующие о происхождении того 
или иного народа, о памятных со-
бытиях и действиях известных лиц, 
рассказывающие об основании сел 
и деревень, о происхождении озер, 
гор и рек, объясняющие названия 
населенных пунктов; шутки-анек-
доты; национальные игры; поверья; 
легенды на мифологические сюжеты; 
запреты; гадания; своеобразные ва-
рианты традиционных праздников 
и церемоний никаха4 и свадьбы; по-
рядок погребения; фабулы дастанных 
повествований и дастанные песни; 
присказки, редко употребляющиеся 

в татарских сказках. Зафиксирован-
ный в Азнакаевском районе фольк
лорный материал с уверенностью 
можно отнести к редчайшим для 
нашего времени жемчужинам татар-
ского устного народного творчества. 

Следует отметить, что обнаружен-
ные фольклорные образцы являют-
ся составляющими национальной 
культуры, участвуют в процессе 
возрождения истории, в то же время 
в них можно почувствовать и со-
временный дух народа. Жизненный 
опыт предков, народная мудрость, 
смекалка, приемы воспитания, нор-
мы поведения, умение понимать 
красоту и своеобразие окружающего 
мира, религия, философия, память — 
все это глубоко и ярко отражается 
в фольклоре. Если есть народ, значит, 
живет и его духовное богатство, 
а это богатство, как и сама история, 
находится в непрерывном развитии.

Записанные в д. Ирекле присказки 
от Савили Юнусовны Ахметшиной 
(1937 г.р., уроженка д. Ирекле Азна-
каевского р-на РТ) свидетельствуют 
о том, что в районе имеются продол-
жатели народных традиций.  

В  последнее время для изучения 
исторической и национально-куль-
турной самобытности Азнакаевского 
района, для развития интереса к про-
шлому и настоящему в духовной 
жизни на местах предпринимаются 
смелые шаги, приветствуется любая 
инициатива в области гуманитар-
ных исследований, оказывается 
поддержка в ее реализации. В  про-
цесс пополнения и изучения на-
ционально-культурного наследия 
района сегодня вовлечены ученые, 
историки, учителя, работники куль-
туры. Ведется работа по поиску 
месторасположений исчезнувших 
населенных пунктов, списков имен 
и биографических данных живших 
там людей; на месте исчезнувших 
деревень устанавливаются навесные 
доски и стелы, обновляются кладби-
ща, собираются интересные факты из 
жизни азнакаевцев; самодеятельные 
группы музыкального фольклора за-
нимаются восстановлением обрядов, 
танцев, песенного творчества татар-
ского народа  — все это говорит об 
активности населения района в плане 
сохранения народных традиций.

ӘКИЯТ БАШЛАМЫ / ПРИСКАЗКИ

Әкият сөйлим, тыңлагыз, булган эш дип 
уйлагыз. Шулай дип башлап китәләр иде. 
Песнәк дисәтник, карга үрәтник, саескан 
сотник, бака плотник, үрдәк үрәтник за-
маннарда дип. Тыңлап утырасың авыз 
ачып. Хәзер онытыла. Бәләкәй вакытта 
сөйлиләр иде. Я син сөйлә, я мин сөйлим 
дип сөйләп кителә иде. Хәзер сөйләнми 
менә. Искә төшәмени ул. Борын-борын 
заманда, үрдәк үрәтник, саескан сотник, 
песнәк писер булган заманда бар иде ди 
бер кеше, чыгып китте ди, күлгә җитте 
ди, күрде ди ике сукмак, ике сукмакның 
икесендә дә ике куак, куакта утырып тора-
дыр иде ди бер чүрәки, бер үрдәк. Үрдәккә 
атты, үрдәк очты китте, чүрәкигә тиде, бер 
пот мае чыкты. Шулай дип тә гел сөйләп 
китләр иде. Сөйләнми шул хәзер. Азагын, 
әллә тагы, белмим.

Сказку поведаю, слушайте, но думайте, 
что все это было. Так начинали сказки. 
Синица  — десятник, ворона  — урядник, 
сорока  — сотник, лягушка  — плотник, 
утка  — урядник, так начинали сказки. 
Слушаешь, открыв рот. А  сейчас забы-
вается. Я  маленькая тогда была. Или ты 
рассказывай, или я буду рассказывать, 
так и начинали. А  сейчас не сказывают. 
Разве вспомнишь. Давным-давно, когда 
утка была урядником, сорока сотником, 
синица писарем, жил один человек, вы-
шел он из дома, дошел до озера, увидел 
две тропинки, у каждой тропинки растет 
по кусту, на кустах сидели чирок и утка. 
Он выстрелил в утку, она улетела, а чирка 
задело, пуд жира вытек. Так вот и начинали 
сказки. А сейчас не рассказывают. А про-
должение я не помню5.

Как ни старались мы «выудить» из 
Савили Ахметшиной хотя бы фабулу 
основного содержания, ничего, кро-
ме зачина (присказки), не добились. 
Однако нужно отметить следующее: 
поведавшая мне зачин сказки инфор-
мантка хорошо запомнила присказку, 
когда-то услышанную непосредственно 
из уст рассказчика; присказка сви-
детельствует об остроумии и бойко-
сти языка этого самого сказочника. 
С  целью заинтересовать слушателя 
сказочники предваряли основной сю-
жет малосвязанными по смыслу шут-
ками-прибаутками  — это известный 
прием в фольклоре. Иногда присказка 

получалась весьма объемной. Такие 
сказки, как «Двенадцать парней», 
«Бедняк и дочь патши», имеют часто 
встречающийся традиционный ко-
роткий зачин. А вот вышеупомянутая 
форма сравнительно длинного зачина 
сказки, записанного в Азнакаевском 
районе, встречается очень редко. Для 
сравнения можно упомянуть такие 
сказки, как «Мустан батыр» («Мустан 
башлык»  / «Шапка Мустана»), «Золо-
тая птица», где также обнаруживается 
редкий сравнительно длинный зачин. 
Ценен факт обнаружения присказки 
в д. Ирекле Азнакаевского района у со-
временного информанта.

Во время сбора материала мы об-
ратили внимание на преемственность 
традиций. Например, рассмотрим эле-
мент свадебного обрядового комплекса, 
называемый килен төшерү («сборы не-
весты»). Этот обряд существует у всех 
татар, в том числе он широко распро-
странен и в Азнакаевском районе. Из 
материала, записанного у жительницы 
с. Кук-Тяка Гамили Бикмуратовны Аз-
хабиевой (1925 г.р., уроженка с. Учалли 
Азнакаевского р-на РТ), понятно, что 
во время проведения обряда килен 
төшерү наиболее популярным эле-
ментом была продажа сундука невесты 
с приданым. 



12

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Туй көне алдан билгеләнгән була бит инде. 
Кияү ягыннан киленне алырга киләләр. 
Шунда кыз ягы егет ягына бирнә сандыгы 
сата. Килен кияү йортына алып бара тор-
ган әйберләр сандыгы. Алдан әзерләп куя 
инде кыз, сандык тутыра. Шул сандыкны 
сату гадәте инде. Бирнә сандыгы өстенә 
китәсе кызның олырак яшьтәге туганын 
утырталар. Кияү ягы килә бит инде, бу 
әйтә боларга:

— Бирнә сатам, — ди.
— Бирнәсе күпме тора?  — шулай дип 

сорый инде кияү ягы, сатам ди бит.
Кызны� ата-анасы, туганнары  — бу 

йортта кем бар, һәммәсе бу көнне туйга 
китәсен яхшы белә инде барысы да. Шуңа 
сандык сатучы иң элек күчтәнәчне өй са-
клап калучы өчен сорый. Шуннан соң да 
сандыкны тиз генә бирми.

— Сыеры бар иде кызның, ул кала, 
сыерга бер капчык фураж, тавыклары 
кала — бер чиләк бодай, өйне саклап эт тә 
монда кала — аңа итле сөяк, песие кала — 
аңа каймак.

Егет ягы бу таләпләрне тыңлый, кемдер 
каушап кала, кемдер тапкыр җавап бирә. 
Кияү, җор булса, әйтә:

— Кыз белән бергә барысын алып 
китәм, барысын ризыклы итәм, — ди, хәлле 
булуын күрсәтә үзенең. Я  акча чыгарып 
тоттыра инде. Кызның бирнә сандыгын 
сату диләр инде. Кызык ясыйлар.

День свадьбы заранее обговорен. Со 
стороны жениха люди приходят за невестой. 
Им, то есть стороне жениха, продают сундук 
с приданым невесты. С  вещами, которые 
невеста заберет в дом жениха. Сундук при-
готовлен заранее. Дальше начинается обряд 
продажи сундука невесты. На крышку сунду-
ка сажают родственницу невесты из тех, кто 
постарше. Сторона жениха приближается, 
а та заявляет им:

— Приданое продается.
— А сколько стоит-то? — спрашивает сто-

рона жениха, та продать же намеревается.
Родители невесты, родственники — все, 

кто находится в доме, прекрасно знают, 
что сегодня предстоит поездка на свадьбу. 
Потому-то продавщица сундука прежде всего 
хлопочет о подарке для тех, кто остается 
охранять дом. Поэтому не спешит расста-
ваться с сундуком.

— Корова была у невесты, она остается, 
для коровы мешок фуража, курицы оста-
ются  — им ведро пшеницы, дом охранять 
пес остается — ему мясную косточку, кошка 
остается — ей сметану.

Сторона жениха выслушивает эти тре-
бования, кто-то теряется, а кто-то дает 
остроумный ответ. Жених, если боек на язык, 
отвечает:

— Пусть вместе с хозяйкой едут, всех 
увезу и накормлю,  — показывает он свою 
состоятельность. Или деньги достает. Вот 
это и называется продажей приданого. Ин-
тересно проходит.

…Сандыкны басып утыручы апасы әйтә 
инде кияүгә җыр белән:

Сокланырлык сылу кызга,
Китеп килен буласы,
Борынгыдан калган йола —
Сандык сату йоласы. 
Шулай дип җырлап бирә. Сорый сорыйсы 

нәрсәләрен.

…Сидящая на сундуке старшая  
родственница невесты поет жениху:

Для красавицы нашей,
Уходящей в дом жениха,
Нужно выполнить старинный обряд — 
Купить сундук с приданым. 
Вот так она и напевает, продавая сундук.

Также интересен и встретившийся в Азна-
каевском районе один из свадебных обрядов 

Элементы фольклора во многом 
одинаковы у живущих в разных 
регионах татар, однако каждый ре-
гион может привнести своеобразие, 
местный колорит, причем общая 
картина никоим образом не выходит 

БИРНӘ САНДЫГЫ САТАМ / ПРОДАЮ СУНДУК НЕВЕСТЫ

Шуннан хәзер килен төшерү.
— Төкле аягың белән! Авызыңа бал да 

май! — дип каршы алалар киленне. Яулык 
алмашы була шушында. Бианайга килен, 
киленгә бианай бөркәндерә яулыкны. 
Сандыгын ачып, бүләкләрен бирә килен.

Кайтарма аш. Анысы туйдан соң. Кыз 
ягын Коръән ашына җыю була кайтарма 
аш. Туйның өченче көнендә уза кайтарма 
аш. Хәзер яшьләр шашлыкка чыга инде. 
Кайтарма ашта килен хәер тарата.

 

Дальше привозят невесту.
— На счастье! Пробуй мед наш и мас-

ло! — с такими словами встречают невесту. 
Начинается обмен платками. Невестка 
вяжет платок свекрови, свекровь невестке. 
Открыв сундук, невестка раздает подарки.

Кайтарма аш. Это уже после свадьбы. 
Мусульманское застолье в доме невесты, 
вот что такое кайтарма аш. На третий день 
после свадьбы проводят кайтарма аш. Ны-
нешняя молодежь на шашлыки выходит, 
конечно. На кайтарма аш невеста раздает 
милостыню. 

за рамки традиций общеизвестного 
обряда. В  подтверждение тому еще 
один пример. Другая наша собесед-
ница, проживающая в том же рай-
оне, обрисовала вышеприведенный 
обряд, используя совершенно иную 

поэтику: жительница с.  Урманаево 
Маува Габдракиповна Хабибуллина 
(1933  г.р.) в описание обряда про-
дажи сундука с приданым добавила 
важный элемент в форме народной 
песни:

кайтарма аш (гостевание), записанный от 
жительницы с. Уразаево Гульфии Мухамат-

шаевны Ахметзяновой (1952 г.р., уроженка 
с. Чубар-Абдуллово Азнакаевского р-на РТ).



13

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

По нашим наблюдениям последних 
лет во время научных экспедиций, про-
дажа сундука с приданым, кайтарма аш 
через три дня после свадьбы проводятся 
и в других районах Татарстана (Кукмор-
ский, Мамадышский, Муслюмовский, 
Мензелинский), и среди соплеменни-
ков, живущих за пределами Республики 
Татарстан, например, у татар Самар-
ской или Тюменской, Челябинской, 
Свердловской областей. Однако если 
сравнивать порядок продажи сундука 
с приданым невесты в Азнакаевском 
районе и в татарских селах, например 
Самарской области, то увидим не-
сколько иные оттенки, другие слова, 
описывающие этот же фольклорный 
обряд. Но его смысл и содержание, безу
словно, одинаковые; где бы обряд ни 
проводился, он является неотъемлемой 
частью одного и того же свадебного об-
рядового комплекса. 

Широкое распространение одних 
и тех же народных традиций и обычаев 
среди дисперсно проживающих татар 
говорит о единстве народа. Фольклорные 
материалы наглядно демонстрируют 
богатство национальной культуры, 
общность корней. Собранные в Азнака-
евском районе образцы устного народ-
ного творчества свидетельствуют о том, 
что татарский фольклор развивается, 
а местное население помнит и поддержи-
вает традиции. Записи из этого района 
играют важную роль в расширении гео-
графии распространения национального 
фольклора и его изучении. 

Обнаруженные в Азнакаевском рай-
оне фольклорные материалы — живой 
пример сегодняшнего состояния та-
тарского народного творчества, жизни 
народа, его сегодняшнего дыхания. Ис-
следование безграничной сокровищ-
ницы устного народного творчества 
помогает понять сам народ, его язык, 
традиции и обычаи. Научное изучение 
собранных в Азнакаевском районе ма-
териалов фольклора позволяет прово-
дить сравнение народного творчества 
соплеменников, живущих в других 
регионах, увеличивает возможности 
для параллельной оценки фольклора 
других народов, способствует вы-
движению татарского фольклора на 
рубежи общенациональных культур-
ных ценностей, положительно влияет 
на углубленное изучение татарской 
истории. Духовное богатство может 
сохранить татарский народ в целости 
и единстве. 

В найденных в Азнакаевском районе 
образцах устного народного творче-
ства отражается общий исторический 
путь, пройденный народом, общие со-
бытия и мысли, родственные чувства-
переживания. Современный фольклор 
Азнакаевского района представляет 
собой переплетение традиционных 
элементов и современных культурных 
влияний. Эти результаты подчеркива-
ют важность дальнейшего изучения 
и сохранения локальных особенностей 
как важного аспекта культурной иден-
тичности региона и народа в целом.

Примечания
1 Такмак — короткая (обычно четырех-

строчная) рифмованная песня, исполняе-
мая в быстром темпе в речитативном и пе-
сенно-речитативном мелодическом стиле.

2 Баит — жанр поэтического творчества 
татарского народа, повествует об истори-
ческих и социально-бытовых событиях, 
отличается трагическим или остродрама-
тическим содержанием.

3 Мунаджаты  (араб., букв. «обращение 
к Аллаху») — мольба о прощении и помощи, 
жанр фольклора и письменной литературы 
у народов тюркской и иранской языковых 
групп, духовные мусульманские песнопения.

4 Никах — брак в исламском семейном 
праве, заключаемый между мужчиной 
и женщиной.

5 Здесь и далее перевод автора статьи.

Литература и архивные источники
1. Заһри Мөхәммәтҗановтан әкиятләр / 

Центр письменного наследия ИЯЛИ 
им. Г. Ибрагимова АН РТ. 1961. Фольклор-
ный фонд. Кол. 1. Папка 33. Ед. хр. 13, 487, 
488, 492, 503 и т.д. (на тат. яз.).

2 .  Тат ар  х а лык и җаты.  13  том-
да. Әкиятләр. 1нче китап  / томны төз., 
искәрмәләрне хәзерләүчеләр Гатина Х. Х., 
Ярми Х. Х. Казан, 1977. 

3. Татар халык иҗаты: 25 томда. 3 т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., кереш 
сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023. 

4. Татар халык иҗаты: 25 томда. 7 т.: 
Әкиятләр / төз., иск. һәм аңл. әзерл., кереш 
сүз авт. И. Г. Закирова. Казан, 2023. 

Статья поступила в редакцию 
1 июля 2025 г.

ОБ ЭКСПЕДИЦИЯХ В ТАТАРСКИЕ СЕЛА 
ТОБОЛЬСКОГО И ВАГАЙСКОГО РАЙОНОВ 
ТЮМЕНСКОЙ ОБЛАСТИ

Ильсеяр Гамиловна Закирова, 
доктор филологических наук, Институт языка, литературы и искусства 
им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

В июне 2019  г. и в феврале 2020  г. 
комплексная экспедиция Институ-
та языка, литературы и искусства 

им. Г. Ибрагимова АН РТ посетила села, 
расположенные в так называемом За-
болотье Тюменской области.

Татарское Заболотье — это в основ-
ном села Вагайского и Тобольского рай-
онов Тюменской области. Составляющие 
небольшие островки средь огромных 
болот, эти татарские деревни восемь-
девять месяцев в году практически отре-
заны от Большой земли. В зимнее время 

до населенных пунктов можно добраться 
по зимнику. Главное условие наличия 
зимней дороги  — мороз. Организация 
зимника задача непростая: сначала 
ждут, когда лед на болоте достигнет до-
статочной толщины и прочности, чтобы 
выдерживать вес транспортных средств, 
потом «протаптывают» дорогу, которую 
в течение всей зимы очищают от снега, 
уплотняют лед. Летом добираются до 
города по речкам и каналам на лодках. 
В отдельные села Заболотья летом можно 
попасть только по воздуху.

Экспедиция 2019  г. посетила д.  Че-
бурга Тобольского района, в феврале 
2020  г.  — деревни Лайтамак, Ачиры 
(Вацир, Вәчер, Әчир авыл), Иземеть 
(Ләңче), Топкинбашево (Тәпкенбаш), 
Янгутум (Янгутум, Яңгелмә, Янкутум 
авыл, Йәңгүтүм авыл) Тобольского рай-
она и деревни Вершинская (Агытбаш), 
Веселинская (Биек, Пәек), Осиновская 
(Усак, Аусак) Вагайского района (см. ил. 
1, 2, а также ил. 1, 2, 3, 4 на 2-й странице 
обложки).

Татары Заболотья сотни лет жили 
в изоляции, вдали от людей. В советское 
время многие десятилетия связь с За-
болотьем была только по рации. Вторая 
большая проблема  — электроснабже-
ние. И то и другое было налажено лишь 
к 2020-м  гг. Сейчас в любой деревне 
Заболотья есть интернет, работает со-
товая связь. Самое главное — решается 
проблема энергоснабжения, во многих 
селах работают новые дизельные гене-
раторы.

Основу жизни татарских сел Заболо-
тья составляют охота и рыбалка. Люди 
занимаются сбором диких растений — 
клюквы, голубики, черники, брусники. 
Главным источником питания является 
рыба (золотой и серебряный карась), 
которую варят, солят, сушат, жарят.

Аннотация. Статья основана на новых полевых материалах, собранных И. Г. Закировой 
во время экспедиции в Тобольский и Вагайский районы Тюменской области. Описаны ранее 
не фиксировавшиеся представления о мифологических персонажах (дух метели — старуха 
Алямаце, Әләмәце, Әләмәче), ритуальная практика камлания — «уйнату» и др. Главная 
находка экспедиции — волшебная сказка «Калямдар и Салямдар».

Ключевые слова: татарский фольклор, полевые исследования, камлание, мифологические 
рассказы, духи-хозяева природы, волшебная сказка, Тюменская область



14

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

были записаны оригинальные тексты 
о духе озера — Бабушке Большого озера 
(Олы күл картнә), для задабривания 
которой каждую весну в воду кидают 
бисер и бусинки. Как и любая женщина, 
Бабушка очень любит наряжаться и це-
нит украшения: получив ежегодный 
подарок, она становится милосердна 
к людям и помогает рыбакам.

В деревнях Тобольского района хо-
зяев водоемов представляют в первую 
очередь как невидимых духов. Вот 
какой рассказ удалось записать от Ха-
тимы Абубакировны Кульмаметьевой 
(1940  г.р.) в д.  Лайтамак Тобольского 
района. (Здесь и далее перевод автора 
статьи.)

Ил. 1. Традиционный татарский дом, с. Лайтамак Тобольского 
р-на Тюменской обл. 2020 г. Фото И. Г. Закировой 

Ил. 2. Традиционная резьба по дереву. Наличники (д. Ачиры Тоболь-
ского р-на Тюменской обл.). 2020 г. Фото И. Г. Закировой

Без күлдә тора идек. Рыбаклар күлдән 
цыкканнар. Аларга чай эчкәле кирәккән 
су. Берәве постаудан су сосып чыккан 
касан палага. Палык йөзәте касан паланың 
эцентә. Тибешәйте балык. Ут яндырып 
карасалар, һичмә юк. Бер картрак кеше 
әйтте, суга койгалы кәрәк, диде. Су инәсе 
эләккән диләр.

Балаларны да Су инәсе алгалы дип 
куркытабыз. Кич су алырга, су коенгалы 
ярамайты. Авырып китәсең.

Мы стояли у озера, из которого вышли 
рыбаки. Им понадобилась вода, чтобы вскипя-
тить чай. Один из них набрал в небольшой ко-
телок воду. А в котелке что-то плавает, бьется 
и плещется. Посмотрели, посветив — ничего 
нет. Среди рыбаков был пожилой человек, и 
вот он сказал, что нужно вылить эту воду об-
ратно в озеро. Мол, Матушка воды попалась.

Детей также пугаем, что Матушка воды 
может забрать к себе. Нельзя вечером брать 
воду, купаться. Заболеешь.

Если былички о духах-хозяевах водо-
емов в разных версиях до сих пор популяр-
ны у всех этнических групп татар, незави-
симо от региона проживания, то рассказы 
о духе метели  — Старухе Аямаце (или 
Аламаче)  — мы зафиксировали только 
в названных районах Тюменской области.

По словам информантов, дух метели 
живет в пещере и показывается только во 
время мартовских буранов. Если в начале 
марта дух метели, развевая на ветру свой 
длинный подол, с холодными буранами 

и студеными ветрами спешит в Ирбит, то 
обратно возвращается со слезами — сля-
котью и мокрым снегом. Чтобы задобрить 
Аямаце, ей подают, точнее, выносят во 
двор или на улицу домашний хлеб и бу-
лочки.

Во время экспедиции были записаны 
многочисленные былички, повествующие 
о встрече с мифологическими существами: 
с семиглавым чудовищем  — Джилбегэн, 
с лесным духом — Пицен, с Лешим — Еш 
и Еш ия.

В д. Вершинская Вагайского района 
Кюйганак Сулеймановна Тазетдинова 
(1935  г.р.) вспомнила древний обряд 
камлания  — уйнату. Во время кам-
лания, сопровождающегося пением, 
на скрипке играли мелодию «Шайтан 
могам», то есть «Мелодию Шайтана». 
В  качестве примера приведем один 
куплет. На наш взгляд, не содержание 
текста песни, а именно мелодия и повтор 
шипящих согласных создавали нужную 
атмосферу.

Шау-шау камыш, шау камыш,
Ник шаулауты бу камыш,
Әлеге шайтан килә ятыр,
Кулларында чуклы йимеш…

Шау-шау, шумит камыш,
Почему шумит камыш,
Сюда идет шайтан, 
У него в руках фрукты да ягоды.

В д. Ачиры Тобольского района 92-лет-
няя Кабира Мифтахетдиновна Барсукова 

(1928 г.р.) (см. ил. 3) поделилась преданиями об 
истории села, рассказами о своем роде. Один 

из них повествует о магической силе материн-
ского молока и молочном родстве с медведями.

Необходимо отметить трепетное от-
ношение жителей Заболотья к образова-
нию и религии. По рассказам информан-
тов, еще до революции в каждой деревне 
были мечеть и медресе; более углублен-
ное духовное образование получали 
в известных татарских училищах Казани 
и Оренбурга. Продолжая традицию, 
в наши дни дети Заболотья не только 
становятся участниками и победителями 
олимпиад, но и учатся в лучших высших 
учебных заведениях России.

Отсутствие связи с Большой землей, 
изолированный образ жизни отрази
лись и на духовной жизни, в том числе 
на фольклоре. Главная особенность 
фольклора Заболотья прежде всего 

в его сохранности: здесь продолжают 
бытовать предания и легенды, мифоло-
гические рассказы, обрядовая поэзия; 
сохранились и сами обряды, и поверья, 
связанные с этими обрядами.

Во время экспедиции нами был собран 
богатый фольклорный материал: преда-
ния и легенды, мифологические расска-
зы, изустные рассказы, песни, обрядовый 
фольклор, баиты (лиро-эпический жанр 
татарского фольклора). В  настоящей 
статье мы не ставим цель сделать полный 
обзор записанного материала, а хотим 
познакомить читателей только с самыми 
интересными находками.

В деревнях Вагайского района, рас-
положенных около озера Большой Уват, 



15

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

А ю л а р н ы ң  а н а л а р ы н  ү т е р г ә н н ә р , 
балаларын китергәннәр. Балалары имәргә 
эзләгән, гел бала кебек елыйлар икән алар. 

Өннәм җәлләп имезгән кечкенә аю 
баласын. 

Шуңа күрә урманга чиягә барганда да 
курыкмыйм. Аюны күрсәм, тимә, сине өннәм 
имезгән дим. Тими миңа аю. 

Лайтамак та да аю имезгән хатын 
булган. Аларның нәселенә аю тими. Җиде 
буынга бара, җиде буынны беләләр аюлар, 
таныйлар, тимиләр.

АЮ / МЕДВЕДЬ

Убили мать медвежат, детенышей при-
везли. Медвежата были очень маленькими, 
постоянно искали вымя и плакали, словно 
маленькие дети. Однажды моя мама, по-
жалев маленьких медвежат, покормила их 
грудью. Поэтому я в лес по ягоды или грибы 
хожу без страха. Если увижу медведя, говорю 
ему: не трожь меня, моя мама тебя грудью 
кормила. Вот и не трогает меня медведь. 
В  селе Лайтамак тоже была женщина, кор-
мившая грудью медвежонка. Ее род медведь 
тоже не трогает. На протяжении семи поколе-
ний это сохраняется, медведи весь род этой 
женщины узнают и не причиняют им вреда.

Ил. 3. Кабира Мифтахутдиновна Барсукова, 
д. Ачиры Тобольского р-на Тюменской обл. 
2020 г. Фото И. Г. Закировой

Ил. 4. Шигабутдин Туктасонович Мурзаев с внуками, д. Ачиры Тобольского р-на  
Тюменской обл. 2020 г. Фото И. Г. Закировой

От Шигабутдина Туктасоновича 
Мурзаева (1949 г.р.) (см. ил. 4) в Ачи-
рах мы записали предания, повеству-
ющие об истории села и жителях сел 
Заболотья.

Имя нашему собеседнику дал мулла 
этой деревни Хазигарей-абзый, ученик 
известного татарского ученого Ши-
габутдина Марджани, в честь своего 
наставника. Он постоянно напоминал, 
что это имя было дано в честь великого 
ученого и его нельзя пятнать.

Предание, рассказанное Шигабут-
дином-абзый, повествует о том, что 

после того, как Аксак Тимер (Тамер-
лан) взял Астрахань, хан, чтобы спасти 
свой род, помог своей дочери покинуть 
завоеванный город, отправив вместе 
с ней двух стражников. Два стражни-
ка-батыра — Сангер и Мангер — с хан-
ской дочерью направились к Иртышу, 
где один из стражников женился на 
дочери хана, а другой  — на девушке 
из остякских племен. В конце концов, 
во время очередного столкновения 
с остяками в живых остался только 
один ребенок, рожденный от дочери 
хана, и этот мальчик основал Ачиры. 

История села на этом не заканчи-
вается. Вторая легенда повествует 
о связях с переселенцами из Казани. 
Бахтияр-Батыр, спасшийся бегством 
с двумя своими телохранителями по-
сле взятия Казани Иваном Грозным, 
тоже поселился в Ачирах. Его при-
гласил к себе сибирский хан Ядигер. 
Бахтияр, хорошо знавший это село 
с давних времен, отказался от предло-
жения хана и приехал в Ачиры. Таким 
образом, население деревни является 
потомками и астраханских ханов, 
и казанских татар.

СӘҢГЕР БЕЛӘН МӘҢГЕР / САНГЕР И МАНГЕР
(тарихи риваять / историческое предание)

Сәңгер белән Мәңгер килгәннәр. Алар 
Әстерхан татарлары пулганнар. Әстерхан 
ягыннан пулганнар. Авыл пулмаган ул 
вакытта. Әстерханны Аксак Тимер җир 
белән тигезләткәнме, монголмы, картлар 
әйтә торган иде Аксак Тимер, дип. Җир 

Пришли Сангер и Мангер. Они были Астра-
ханскими татарами. С Астраханской стороны 
пришли. Деревни [нашей] в то время не было. 
Не то сравнял Астрахань с землей Хромой 
Тимур, не то монгол. Старики говорили, что 
это был Хромой Тимур. Сравнял он с землей 



16

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

белән тигезләткән безнең халыкның тора 
торган җирләрен. Ханның дүрт улы булган, 
бер кызы булган. Палаларына әйтеп паккан 
ул, улларына, әйткән, берегез качыгыз, дип. 
Палалары күнмәгән. Алар әйткән, без бергә 
сугышсак, может җиңәрпез әле, тип. Җиңә 
алмасак, пергә үләрпес, тип. 

Шуннан хан ике телехранитель биргән тә, 
кысларын көймә белән агызып җибәргән. 
Ханнан бер токым калгалы кәрәк. Палалары 
күнмәгәц, значит, кыслар калгалы. Агып 
барганнар, елга белән күтәрелгәннәр. Ике 
якта ярның атлар куып парган аларны.

Шуннан болар елга беткән җирдә туктап, 
кышларга әзерләнгәнннәр.

Сәңгер белән Мәңгер  — икәү, кыз бер 
генә булган. Тагын бер башка кавем бер 
бичә тагын алып, дүртәү Иртешкә килеп 
җиткәннәр. Анда кыш балык җыела торган 
җир бар. Анда туктап, кышны иштәкләр 
белән сугышканнар. Бертуктаусыз. Ике 
генә кеше, ике хатын. Аннары, монда 
яшәп булмас дип, Иртештән безнең елгага 
кереп, Индрәгә барып чыкканнар. Берсе 
Тирән билдә, икенчесе Индрәтамакта 
урнашкан. Анда семья булып яшәгәннәр. 
Аларның бала-бахралары булып киткән. 
Бер Индрәтамактагысы бервакыт берсе 
икенчесенә кунакка чыккан, кайтса, семья 
юк, хатыны качып киткән. Балалары инде 
кәпләшкән булган, әйткән, юк инде гилмәйт, 
елга буйлап кацып китте. Кырдан куып 
киткәннәр болар. Алыплар булган болар. 
Куып киткәннәр. Иштәкләр бер чирү булган, 
чирү ул 100 кеше. 

Бер 30 чакрымда, Төнгет булган. Анда 
Күчем ханга ике кеше уклар атарга тимерләр 
ясап торганнар. Шул урында авыл юк, кешесез 
дә тормый. Бер карт яшәгән ити анта. 

Болар кырлап йәйәү бара, Елгатамакта 
усмаганнар. Чирү иштәкләр көймәләр пелән. 
Урман екканнар, потакларын оцлап сыкканнар. 
Потакларны суга салып сыкканнар. Пау белән 
пәйләп суга патырганнар. Иштәкләрнең 
көймәләре тустан, көймәләр белән потаклар 
өстенә кергәннәр. Туз көймәләр потак өстенә 
кереп, тишелгәннәр. Көймәләрен үтә кергән 
потаклар. 

Урысмы инде бицәгә Мәңгерме инде, 
Сәңгерме шунда:

— Менә ник кастын, менә ник киттең, — 
дигән 

— Динебез пашка, телебез пашка, шуның 
өцен кацтым. 

Ук пелән аткан, үтәдән үтә, пөтенесен 
үтергәннәр иштәкләрнең.

Ике хатыннан 12 пала пулган. Берәүнең 
хатыны — иштәк, перәүнең — ханның кысы. 

Монда китеп Нечә дигән елгадан 5 
чакрым кереп, 2 йорт салып палаларын 
асрап торганнар. Иштәкләр тагын килгәннәр. 
Нәкәц тигән йир пар монда. Анда карт пелән 
корткаяк торганнар икәү. Пиек бер йир, 
су алмайт. Иштәкләр сорашканнар, кайта 
яшәйтеләр, дип. Карт әйткән, сез аны йиңә 
алмайсыңыс, тип. Ул нимәй карт, иштәк 
картмы пулганмы,черт знайт. 

Карт өйрәткән иштәкләрне
— Сез төнне парыгыс та, аңай йитмәк, — 

ул карт өйрәткән,  — сеперке бәйләң , 

места, где располагался наш народ. У  хана 
было четыре сына и одна дочь была. Он сказал 
своим сыновьям: «Спасайтесь, хотя бы один 
должен спастись!» Сыновья не послушались. 
Они сказали: «Если мы будем сражаться вме-
сте, то, возможно, сможем победить. Если мы 
не сможем победить, мы погибнем вместе».

После этого хан с двумя телохранителями 
отправил свою дочь на лодке. От хана должно 
остаться потомство. Если не выживут сыно-
вья, значит, остаются девочки. Плавали они, 
поднимались по реке. По противоположным 
берегам реки за ними гнались воины [Хромого 
Тимура] на конях. 

После этого они остановились в устье реки 
и приготовились к зимовке.

Сангер и Мангер были вдвоем, а девушка 
одна. Еще из одного племени взяли одну 
женщину и вчетвером дошли до Иртыша. 
Там есть место, где зимой собирается рыба. 
Остановившись там, они всю зиму сража-
лись с остяками. Безустанно. Их только два 
человека и две женщины. Потом, решив, что 
здесь жить невозможно, с Иртыша заплыли 
в нашу реку и дошли до Индре (озеро Андре-
евское. — И. З.). Один обосновался на месте, 
которое называется Тирэн бил (дословно 
«глубокое»), другой — в устье Индре. Там они 
жили семьями. Родились дети. Однажды один 
пошел в гости к другому. Вернулся, а семьи 
нет, жена сбежала. Дети уже разговаривали, 
сказали, что уже не вернется, она сбежала 
по реке. Они погнались по полю. Они были 
алыпами-богатырями. Остяков было целое 
войско — сто человек.

Примерно в 30 километрах отсюда нахо-
дилось место под названием Тунгет. Там были 
два человека, которые ковали стрелы для 
Кучема-хана. Деревни там не было, но место 
не пустовало. Там жил один старик.

Они шли пешком по полю. Остановились 
они около устья реки. Они рубили лес, об-
резали и заостряли ветки. Они бросали эти 
ветки в воду. Они связывали их веревками 
и топили. Воины остяки были на лодках. Лодки 
остяков были сделаны из бересты, и лодки 
заплывали на эти ветки. Ветки пронзали бе-
рестяные лодки.

Мангер или Сангер, кто-то из них, подошел 
к женщине и спросил:

— Почему ты убежала, почему ты ушла?
— У нас другая религия, другой язык, по-

этому я и бежала.
Они расстреляли остяков стрелами, стре-

лы прошли сквозь них, всех убили.
От двух женщин было двенадцать детей. 

У одного из них была жена, остячка, а у дру-
гого — дочь хана.

Они пришли сюда, переправились через 
реку Неча в пяти километрах, построили 
два дома и вырастили детей. Остяки пришли 
снова.

Здесь есть место под названием Некац. 
Там жили старик и старуха. Это была возвы-
шенность, вода туда не поднималась. Остяки 
у них спрашивали, где живут. Старик сказал: 
«Вы не сможете их одолеть». Старик этот то 
ли остяком был, черт знает.

Старик научил остяков: «Вы идите ночью, 
и когда придете туда, — учил старик, — свяжи-



17

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Бәхтияр бабай Казан алынгач килгән. 
Ул воин булган Казанта. Казанның  бер 
к а п к а с ы н н а н  к а ч к а н .  Ү з е н е ң  и к е 
телехранителен алган да, Зәйтулла 
белән Айтулла. Алар каяндыр бу авылны 
белгәннәр. Монда килгәннәр. 

Бәхтияр бабай үлгәнче әйткән, кем дә 
кем, минем каберемне карап, яңартып 
торса, теләгән әйтсә, теләгенә ирешер. 
Аллаһы Тәгалә каршында рәхмәтле булыр 
дигән. Без барып торабыз.

Бахтияр Бабай приехал после взятия 
Казани. Он в Казани был воином. Он бежал 
через одни из ворот Казани. Он взял с со-
бой двух своих телохранителей, Зайтуллу и 
Айтуллу. Они откуда-то знали об этой дерев-
не. Они приехали сюда.

Бахтияр Бабай сказал перед смертью: 
«Тот, кто будет ухаживать за моей могилой, 
если скажет о том, что хочет, получит же-
лаемое». Он сказал, что этот человек будет 
благословлен Всевышним. Мы ходим [на 
его могилу].

БӘХТИЯР БАБАЙ / ДЕД БАХТИЯР

агац япрактан, пецәннән, ботактан күп 
сеперкеләр пәйләң, төн парып, караңгыда 
өйләрен сеперке белән уратып, ут якыгыз 
сеперкәләргә. Ут яккац ярык, өйләреннән 
йөгереп цыккац алар, ярыкта ук пелән атыгыс. 

Полар алай кылганнар. Караңкыта ул 
сеперкене тәгәрәйләтеп цыкканнар та, ут 
ягып җибәргәннәр. 

Сәңгерме, Мәңгерме, белмим, аларның 
иң  олы пала 13  яшьлек пулган. Ханның 
кысыныкы пулган. Паланы күтәреп алган та 
кацкан. 

Моны атып утырганнар, атып утырганнар, 
атып утырайты ук пелән. Егылмайлар. Бер 
ярым-ике чакрым йир киткән. Анта палага 
әйткән:

— Син утыр та, тавышың цыкмасын, пер 
төрле тавыш цыгарма, ацыксаң та, тукта. 

Паланы калдырып киткән. Пала бервакыт 
төшкән дә. Нәмә кылмак кирәк, 13 яшендә.

Болар Ләңчегә киткәннәр. Ләңче ул вакыт 
авыл пулган. И мөселман авыл пулган. Сәңгер 
белән Мәңгер, Лайтамактан Йиләк патыр анда 
аиткә йоргәннәр. 

Аны барып тоже утка якканнар иштәкләр.
Теге 13 яшьлек пала йореп-йөреп монда 

килеп, үзе кебек палалар пелән килеп, иң 
беренче монда мәчет салганнар. Авыл салып 
яшәгәннәр. Шулай Әчир пулган. 

Бу Бәхтияр бабай килгәнче булган, 1552 
нче еллардан алтта. 

те веники, свяжите много веников из листьев 
деревьев, веток и ветвей, сена, и ночью, в тем-
ноте, окружите их дома вениками и зажгите 
огонь. Когда огонь разгорится, станет светло, 
и когда они будут выбегать из своих домов, 
стреляйте их при свете».

Они так и сделали. В темноте они обернули 
вениками и развели огонь.

У Сангера или Мангера, не знаю у кого из 
них, старшему сыну было 13 лет. Он был сыном 
дочери хана. Она убежала с ребенком.

Они стреляли в них стрелами. Выстояли. 
Они прошли полтора-два километра. Там она 
сказала сыну:

— Сядь и не издавай ни звука, что бы ни 
случилось, даже если ты голоден.

Она оставила ребенка.
Они потом отправились в Лэнче (село 

Иземеть Тобольского р-на. — И. З.). Лэнче уже 
тогда была деревней. Это была мусульманская 
деревня. Сангер и Мангер, Йиляк батыр из 
Лайтамака ходили туда на Аит-байрам (два 
главных мусульманских праздника: Ораза-айт 
и Курбан-айт. — И. З.).

Остяки пришли и туда и сожгли.
Тринадцатилетний юноша долго бродил 

и пришел сюда, пришел с такими же юношами, 
как он, и они первым делом построили здесь 
мечеть. Они обосновали деревню. Так появи-
лась деревня Ачиры. Это было до прихода 
Бахтияра Бабая, до 1552 года.

Волшебную сказку, записанную у Ши-
габутдина Туктасоновича Мурзаева, од-
нозначно можно считать главной на-
ходкой экспедиции в Заболотье. Сказка 
называется «Калямдар и Салямдар» 

(Каләмдар белән Сәламдар). Имена героев 
имеют символическое значение. Значе-
ние имени Калямдар — странствующий 
дервиш, отшельник. Имя Салямдар об-
разовано от слова салям, означающего 

приветствие, и переводится как «безо
пасность, спасение, благополучие, мир». 
По содержанию сказки имена героев 
Калямдар и Салямдар символизируют 
деяния и ответ Вселенной на эти деяния. 

Бик порын саманнарта тиңгес ягасынта 
пер пай яшәгән. Ул пай көн тә төшеп 
тиңгез ягасынта елым тартайты. Бер 
көн бер сүрәйттеләр елым, һичмә йок, 
икенчегә сүрәйттеләр, һичмә йок, өченче 
сүрәйтегендә мәтнә эцендә теп-тере 
генәй палык. Олылыгы мәтнә чаклы. 
Халык кырга сүрәп чыгартыйлар да, 
мәтнәдән йомарлап төшереп.
Байның паласы пулаты, Кәламдәр. 

— Палам, син саклап тор, пу палыкны, 
ат сөйрәй алмайт, арбага сала алмайт, 
пес пыцак палта алып киләпес, ваклап 
төйярбез.

КАЛӘМДӘР БЕЛӘН СӘЛАМДӘР (ЙОМАК). Дедушкам кәплитерди
КАЛЯМДАР И САЛЯМДАР. Дедушка мой рассказывал

В давние времена на берегу моря жил один 
бай. Он каждый день на берегу моря вытаски-
вал невод.

В один день вытащил бай невод, ничего не 
было, второй раз вытащил, снова ничего. В тре-
тий раз вытащил невод, внутри сети живейшая 
рыба. Огромная, едва уложилась в сеть. Народ 
вытащил на берег и выкатили рыбу из сети.

У этого бая был сын — Калямдар.
— Ты, сынок, сторожи эту рыбу. Ее и конь не 

потащит, и мы не сможем поднять ее на телегу. 
Мы принесем ножи, топоры и разрубим рыбу.

Калямдар остался сторожить. Когда он 
оглянулся, то увидел, что рыба плакала так 



18

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Каләмдәр каравылга кала. Ул первакыт 
күзен артка сөйрәсә палыкка, палык 
шул кадәр каты сыктайт, ике күсеннән 
яшь, уже гөрләвек булып, диңгез чыга 
пашлаган. 

Каләмдәр кайткыцлар агацтан алып 
дингезгә йомарлай башлайты, палык үзе 
дә йомарланай, әкрен-әкрен диңгезгә 
пушатып йипәрәй палыкны.

Пай гилсә, палык йок. 
— Палык кая китте? 
— Ә мин диңгескә пушатып йибәртем 

палыкны. Палык сыктайты.
— Ул кадәр яхшы палыкны, күрмәгән 

палыкны, никадәр калык ачка тормас 
д и я р  и д е .  С и н  н и ш л ә п  п у ш а т ы п 
җибәрдең. Син бүгеннән соң миңа пала 
түгел. 

П а й  К а л ә м д ә р н е  к у ы п  й и б ә р ә . 
Каләмдәр тиңгес ягы пелән китте. Тиңгес 
ягы пелән парат-парат, караса, тубыктан 
суга кереп бер кеше атлап килеп тора. Бу 
туктайтты. 

— Син ни атлы? Мин Каләмдәр!
— Минем исемем Сәламдәр! — тите.
— Әйдә, юлга парапызмы. Бергә 

китәйек, — тите.
Каләмдәр әйтте:
— Мине атам-инәм куып ташлаты, пер 

палык өцен, — ди.
Сәламдәр әйтте:
— Мине дә менә куып ташлаганнар. 

Алай йөрим. Әйдә, товариш пулайык, 
пергә йөрәек, — ти.

Полар китәйттеләр. Параттылар, 
параттылар, параттылар, күпмә йир 
үткәннәрен пелмәем мин, пер шәһәр 
кебек йиргә җиткәннәр. 

Пер корткаяктан сорап керәттеләр 
өйгә. 

Ә шәһәргә кара ялау (флаг) эленгән. 
— Нимә тип кара ялау эленгән бу 

сезнең? — ти.
— Көн дә пер кысны әшдәһә килеп 

алып утыратты. Пүген патшаның кысы, аңа 
чират йиткән. 15 яшьлек кыслар петкән. 
Менә аңа чират йиткән, — ти.

Полар сораша пашлаган.
— Алай-алай, тип, диңгез ярында 

специальный йорт салынган. Ул йортка 
кысны аптөшеп утырталар. Ул йортка 
әшдәһә килеп, ул кысны алып китеп 
утыратты, — ти.

Каләмдәр әйтә:
— Давай, коткарабыз! — ти.
Сәламдәр әйтә:
— Давай, коткарабыз! — ти. 
— Син ятып йоклап ал. Мин сине 

уятырмын, вакыт җитсә, — ти, Саләмдәр 
Кәламдәргә әйтәт.

Каләмдәр ятып йоклайт. Сәламдәр 
пара диңгез янындагы өйгә. 

Кыз әйтә:
— Мин патшаның кысы, — ти.
— Мин сине коткарсам, нәрсә пула? — 

ти Сәламдәр.
— Патша сиңа мине кияүгә пирәт. 

Әтием мине сиңа кияүгә пирәт. И  сиңа 
пайлык пирәт — ти.

— Ну, алайса, мин сине коткарам,  — 

сильно, что слезы, пролитые из двух глаз, текли 
ручейком в море.

Калямдар быстро нашел кусок дерева 
и стал рыть, расширяя ручеек, образовавший 
из слез рыбы. Рыба и сама стала двигаться, 
и он потихоньку освободил рыбу. 

Бай вернулся, рыбы-то, нет.
— Куда подевалась рыба? 
— Я  освободил рыбу в море. Рыба пла-

кала.
— Как можно было отпустить в море 

такую хорошую рыбу? Народ был бы сыт. Ты 
почему отпустил ее? Ты после сегодняшнего 
дня мне не сын.

Бай выгнал сына.
Калямдар пошел берегом моря. Идет 

Калямдар по берегу моря. Идет-идет, увидел, 
что по морю шагает человек по щиколотку 
в воде. Он остановился.

— Какое твое имя? Я — Калямдар! 
— Меня зовут Салямдар! Пойдем вме-

сте? — сказал.
Калямдар рассказал:
— Отец и мать из-за одной рыбы выгнали 

меня из дома.
Салямдар сказал:
— Меня тоже вот выгнали. Я тоже хожу, 

как ты. Давай будем друзьями, вместе про-
должим путь.

Они продолжили свой путь. Шли, шли, 
шли, не знаю, какое расстояние они прошли, 
дошли до какого-то города.

В городе висел черный стяг.
Они вошли на постой к одной старушке.
— Почему у вас повесили черный стяг?
— Каждый день Аждаха (Әшдәһә) забира-

ет одну молодую девушку. Сегодня придет за 
дочерью падишаха, ее уже очередь. Пятнад-
цатилетних девушек больше не осталось, — 
говорит старуха.

Они стали расспрашивать.
— На берегу моря построили специаль-

ный домик. Девушку отвезут в этот дом. В этот 
дом приходит Аждаха и забирает девушку.

Калямдар говорит:
— Давай спасем ее!
Салямдар говорит:
— Давай спасем!
И говорит другу:
— Ты поспи. Я  тебя разбужу, когда при-

дет время.
Спит Калямдар. Салямдар направился 

к дому около моря.
Девушка говорит:
— Я дочь падишиха.
— Если я тебя спасу, что мне за это бу-

дет? — спрашивает Салямдар.
— Падишах выдаст меня за тебя замуж. 

Отец выдаст меня за тебя. Даст тебе еще 
богатство, — говорит.

— В  таком случае я спасу тебя,  — гово-
рит. — Сейчас я посплю. Когда Аждаха придет, 
разбуди меня, — говорит Салямдар.

И уснул Салямдар.
Вот и приходит Аждаха. Издали это его 

видно. Двигается как ураган.
Девушка пытается разбудить Салямдара, 

нет, не просыпается. Из глаз девушки капают 
горячие слезы, начинает она плакать. Думает, 
не проснется, умру я.



19

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ти. — Мин хәзер ятып йоклайым. Әшдәһә 
килсә, мине уятырсың, — ти Сәламдәр.

Все, бу ятып йоклай.
Әшдәһә киләйт, күренә ти инде. 

Зилзиләләр пелән инте. Кыс уятмакчы 
пула Сәламдәрне, тормайты, юк, уянмый. 
Кысның  күс яшьләре тама,  сыктай 
пашлый. Уянмый, үләм инте тип. Күз яше 
питенә тамгай, уянып цыга күс яшеннән 
Сәламдәр.

— Нимә пулты? — ти Сәламдәр.
— Минем күс яшем төште. Әшдәһә 

килеп йитте, — ти кыз.
Сәламдәр әшдәһә пелән сугыша. 

Әшдәһәне үлтерә. Кыстан йөзеген алып:
— Син к айт,  ти.   — Мин сезнең 

авылныкы түгел,  — примерно аңлата 
үсенең кем икәнен. — Минем дустым пар. 
Мин йөзекне аңа пирермен. Но син мине 
танырсың парыбер, — ти.

Кыс китте. Карап алтылар әшдәһәне, 
үлгәнме, йокмы. Кыс масаят, өенә кайта. 
Патша да масаят инте.

Икенце көн тагын. Ялауны снимать 
кылмайтылар. Масаялар, халык шатланаты, 
но ялауны снимать кылмайтылар. 
Патшаның икенце кысы икенце көн икән. 
Аннары өценсцесенКөн тә пер кысны 
алып утыратты.

Сәләмдәр икенце көн тә алай пулган, 
өценце көн тә әшдәһәны үтерә. Шуннан 
пашка елан килмәйт.

Шуннан Сәламдәр Каләмдәрне алып 
китә патшага.

— Пес коткартык синең өц кысыңны та. 
Кызыңны пирәсең инте Каләмдәргә, — ти.

Патша икенце кызын моңа пирмәк 
пула.

— Рәхмәт, мин пашка. Өйләнергә 
рөхсәт юк миңа,  — ти. Кем икәнен 
әйтмәйте үзенең.

Я р а р  ш у л а й  п у л г а н .  О л ы  т у й 
кылайттылар. Яшәй пашлайттылар. Көн дә 
сый. Патшаның көн дә сый, көн дә бәйрәм.

Пер вакыт Сәламдәр үзенең өендә 
вакытта кошлар килеп кунаклыйлар. 
Кыслар пулаттылар. Кәпләшкәлиләр, 
пулар өц абыебызны үтертеләр, тип, 
Каләмдәр белән Сәламдәр, исемнәрен тә 
белептеләр. Без аның өцен үц алабыз, тит. 

Берәү әйтә:
— Мин патшаның айгыры пулам та, 

ти, аның пер айгыры пар. Мин ул айгыр 
пулып цабам. Ул киявен уятыр та, минем 
айгырым бушанып киткән, син аны ошлап 
пир, тияр. Ул торыр, ошлыйм тип, килгән 
йирдә мин тибермен ти, яңак сөякләрен 
изәрмен, — ти.

Ә икенцөсе әйтә:
— Юк, синең пу барып цыкмай, ти. 

Мин ишектә ук-санай пулып торам та ти 
корылган ти, алар икәү тышка цыгалар 
төннең бер мәлендә ти, алар цыккан 
мәлендә, ук керешеннән бушаныр да, 
аларны үтә цыгып, үтерермен ти. Аның 
белән үцемне алырмын, — ти.

Өценсесе әйтә:
— Мин, ти, елан пулып өйгә керәм тә, 

алар йоклаган вакытта, кысның питенә 
татам үземнең зә(һә)ремне ти. Каләмдәр 
уянса ти, аның кысны пәп итеп алат торган 

Слезы капнули на лицо Салямдара, просы-
пается он от этих слез.

— Что случилось? — говорит Салямдар.
— Это мои слезы капнули. Аждаха при-

шел, — говорит девушка.
Дерется Салямдар с Аждаха. Салямдар убил 

Аждаха. Взял кольцо у девушки и говорит:
— Ты иди домой. Я не из вашего города, — 

объясняет девушке, кем он является. — У меня 
есть друг. Я  кольцо отдам ему. А  меня ты все 
равно узнаешь.

Посмотрели Аждаху, мертв или нет.
Она уходит. Девушка радуется, возвращается 

домой. И падишах радуется.
Наступил второй день. Не сняли черные 

стяги. Народ радуется, но стяг не снимают. На 
второй день вторую дочь падишаха должны от-
дать. Потом третью. Каждый день одну девушку 
забирал.

На другой день Салямдар так же поступил 
и в третий день убил Аждаху.

Аждаха больше не беспокоил.
Салямдар, взяв с собой Калямдара, идет 

к падишаху.
— Мы спасли всех твоих трех дочерей. От-

дай одну дочь Калямдару.
Падишах другую дочь хочет отдать ему 

[Салямдару].
— Спасибо, я другой. Жениться мне не раз-

решается, — говорит. Не говорит, кто он.
Вот так.
Сыграли большую свадьбу. Они начинают 

жить. И  каждый день угощения. У  падишахов 
так  — каждый день праздник, каждый день 
угощения.

Однажды, когда Салямдар был в своем доме, 
прилетели птицы. Превратились в девушек. 
Разговаривают между собой. 

— Эти убили трех наших братьев, — говорят, 
и имена их знают. — Калямдар и Салямдар, — 
говорят. — Мы отомстим за братьев, — говорят.

Одна говорит:
— Я  превращусь в жеребца падишаха,  — 

говорит. — У него есть один конь. Я превращусь 
в этого жеребца. Он разбудит зятя и скажет, 
жеребец мой сбежал, ты его мне поймай, ска-
жет. Он захочет поймать, когда он подойдет 
поближе, я его так лягну, что ему скулы раз-
давлю, — говорит.

А другая говорит:
— Нет, у тебя не получится. Я превращусь 

в лук и стрелу и спрячусь за дверью, а когда они 
будут выходить через дверь на улицу, освобо-
дится стрела от тетивы, пронзит их, так я убью 
их. Я отомщу за брата, — говорит. 

Третья говорит:
— Я обернусь змеей и, когда они будут спать, 

зайду в дом и своим ядом натру лицо девушки. 
У  Калямдара есть привычка, он каждый раз, 
когда просыпается, всегда целует щеки своей 
жены. Он поцелует ее и умрет от яда на ее лице.

— Кто услышит наши слова и донесет до 
Калямдара, тот превратится в тораташ — в ка-
менное изваяние, — сказали они.

Первая говорит:
— Если донесет мои слова, он превратится 

в камень по колено. 
Вторая говорит: 
— По груди. 
Третья говорит: 



20

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

гадәте пар ти, кысны питеннән пәп итеп 
алат ти. Аны үбеп алса, ядны үбеп ул 
үләт, — ти.

— Песнең сүсләребезне ишетеп, кем 
дә кем Каләмдәргә җиткезсә, ул тораташ 
пулып катыр, — ти пулар.

Перенцесе әйтә, минем сүсләрне 
йиткезсә, тубыктан тораташ пулыр катыр, 
ти. Икенцесе әйтә, күкрәктән. Өценсесе 
әйтә тоташтан тораташ пулып катыр, ти.

Сәламдәр ишетеп торса та, таваришына 
әйтә алмый, Каләмдәргә. Әйтсә тораташ 
пулып катыр. Инде көтә пашлайты.

Патшаның айгыры пушанган. Патша 
кияүгә әйтә, давай, миңа айгырымны 
ушлап пир ти. Бу ушлыйм дип парса, айгыр 
күтәрелеп пер тибәм тигән цакта, ук килеп 
айгырның муенына атылыт.

Патша, ай, кайгыра, айгырымны аттың 
ти.

Каләмдәр пеләт патшаның айгыры 
түгел икәнен.

— Син, ти, ялгыш айгырны ушлаткалы 
иткән идең Каләмдәргә. Син стойканы 
парып кара амбарыңа, ти, синең айгырың 
анта торайт, — ти.

Миңа сөйләргә ярамайты, минем 
аягым тораташ пулып калды.

— Икенцесен сө й ләм әйт,   — ти 
Каләмдәр.

— Ник сөйләмим, бер башлагач, 
сөйлим. Икенчесен син үзең күрдең, 
синең ишек яңагына ук санай куелган 
ите ти. Мин аны алтым, алып ташладым. 
Миңа ышанмасаң, пилдән тораташ булып 
калтым, — ти Сәламдәр.

Каләмдәр ялына моңа:
— Өценсцесен сөйләмә,  — ти. Хотя 

бы ярты тәнең пулса та, кеше пулып 
калсын, — ти.

— Сөйлим, — ти. Бүген төн елан кереп 
бицәннең питенә яд калдырмак итте. Мин 
үтердем ул еланны, — ти.

Шуннан пу тораташ пулды. Тоташ таш 
пулды инте пу.

Хәзер пөтен кешеләрдән сораша 
пашлыйлар. Сораң-сораң-сораң, анда пер 
корткаяк әйтә:

— Пар, ти, име, 40 кара сыер тап, ти. 
Пер йирендә пашка төс пулмасын, ти. Аны 
пугазлап, канын олы касанта кайнатың. 
Кайнап цыкса ти, кайнап цыккан цагында 
ти, Саләмдәрне эценә атып җибәрең тә 
ти, кайнап-кайнап күренсә, ошлап тарт 
ти, ошлап тартып алсаң, ул кире цыгар ти, 
ошлап тартып алмасаң, пулмай ти.

Полар тиз генә 40 кара сыерны эзләп 
табаттылар да, пугазлап, канын касанга 
агыздылар. Кайнат пашладылар. Кайнат-
кайнат-кайнат. Первакыт күренгән ите, 
Каләмдәр, кулы тайдымы, ошлап ала 
алмады. Иекенце күренде, ала алмады. 
Шуннан мин үзем тартып алам тиде 
бичәсе. Кулларын тыкты да тартып алды.

Һәркемнең туган як, туган җир.
Хәзер Каләмдәр ата-инәсен дә сагына. 

Куып ташлаган пулсалар та.
Патшадан рөхсәт алып китте ти.
Пулар диңгез ягы пуйлап киттеләр. 

Каләмдәр белән Сәламдәр, патшаның 
кысы инте. Ипләп парып, байрамнар 

— Он превратится сплошь в камень. 
Салямдар хоть и слышал разговор этих 

девушек, но не может рассказать другу — Ка-
лямдару. Если передаст, так и превратится в ка-
менное изваяние. Стал ждал, что будет дальше.

Жеребец падишаха сбежал. Падишах зятю 
говорит, давай, поймай мне коня.

Тот подошел, чтобы поймать жеребца. 
Как только жеребец приподнялся и хотел 
обрушиться на Калямдара, прилетела стрела 
и вошла в шею.

Падишах, ай, сильно горюет, застрелил 
моего жеребца, говорит:

— Моего любимого жеребца расстрелял. 
Почему ты убил моего коня?  — говорит Са-
лямдару.

Салямдар знает, что это не падишаха же-
ребец.

— Ты велел Калямдару поймать не того же-
ребца. Ты пойди стойло посмотри в конюшне, 
твой жеребец стоит на месте,  — говорит.  — 
Мне нельзя было говорить об этом. Мои ноги 
окаменели, — говорит.

Тогда ноги Салямдара окаменели, и он уже 
не мог сдвинуться с места.

— Не говори о втором, — говорит Калям-
дар.

— Почему же, раз уж начал, расскажу. 
Второе ты сам увидел, у тебя прямо на косяке 
двери были лук и стрела спрятаны. Я взял эту 
стрелу и выкинул. Посмотри, если не поверишь 
мне, я оцепенел по пояс, — говорит Салямдар.

Калямдар умоляет своего друга:
— Третью не говори. Пусть хоть полтела 

останется человеком.
— Расскажу. Сегодня ночью хотела заползти 

в твой дворец змея и оставить свой яд в лице 
твоей жены. Я убил эту змею, — говорит.

И  превратился он полностью в каменное 
изваяние. Он стал сплошным каменным. 

Сейчас начинают расспрашивать всех. Рас-
спрашивают, узнают.

Одна старушка говорит:
— Ступай, Калямдар, найди сорок черных 

коров. Ни у кого из них не должно быть никаких 
другого цвета ворсинок. Зарежьте их и кипяти-
те кровь в большом котле. Когда кровь вскипит, 
Салямдара бросьте в кипящую кровь, а когда он 
появится в кипящей крови, надо засунуть руку 
[в котел] и схватить Салямдара. Если удастся 
вытащить его, он станет человеком, если не 
сможешь вытащить руками, по-другому ему 
не помочь, — говорит. 

Они быстро нашли сорок черных коров, 
зарезали их и кровь налили в котел. Начали 
кипятить. Кипит, кипит, кипит. И вот как только 
Салямдар показался в кипящей в котле крови, 
Калямдар хотел схватить его. Рука соскольз-
нула, и не вытащил он друга. Во второй раз 
показался, и во второй не удержал.

Тогда жена Салямдара сказала:
— Я сама поймаю. 
Она сунула руки в кипящую кровь и вы-

тянула Салямдара.
У каждого своя Родина, своя родная земля. 

Теперь Калямдар скучает по родителям. Даже 
если они его прогнали.

Калямдар получил разрешение падишаха.
Пошли они по берегу моря. Калямдар 

с Салямдаром и дочь падишаха. Шли не спе-



21

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

кылып, инде Каләмдәр белән Сәламдәр 
б е р г ә  к у ш ы л га н  й и р г ә  й и т те л ә р . 
Сәламдәр инде әйтә:

— Инде хуш Каләмдәр, тит. Мин дә 
пер патша паласы, ти, только палык 
патшасының паласы, ти. Мин сиңа ярдәм 
итәр өчен цыктым, ти.

Бу йомакны олатам кәпләшкәли иде. 
Габделвахит исемле булган, мин 6 яшьтә 
булганмын, ул үлгәндә. 

В заключение хотелось бы выразить огромную благодарность моим информантам — жителям татарских сел Вагайского 
и Тобольского районов Тюменской области.

Статья поступила в редакцию 1 июля 2025 г.

ша, устраивая праздники. Добравшись до 
места, где Калямдар с Салямдаром первый 
раз встретились.

Салямдар говорит Калямдару:
— Теперь прощай, Калямдар. Я — тоже сын 

падишаха, я сын правителя рыб. Я  вышел из 
моря, чтобы помочь тебе.

Эту сказку рассказывал мой дед. Его звали 
Габделвахит. Мне было шесть лет, когда он 
умер.

К ВОПРОСУ ТИПОЛОГИИ ОБРЯДОВ 
ВЫЗЫВАНИЯ ДОЖДЯ В ТРАДИЦИОННОЙ 
КУЛЬТУРЕ ТАТАР

Лейла Хасановна Давлетшина, 
доктор филологических наук, 
Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова АН РТ (Казань)

Аннотация. В статье рассматриваются типологические особенности обрядов вызыва-
ния дождя в традиционной культуре татар. На основе полевых материалов анализируются 
устойчивые формы ритуальной практики, включающие паломничество к священным ме-
стам, молитвы на кладбище, коллективные жертвоприношения и имитативно-магические 
действия. Обращается внимание на соотношение исламского и доисламского компонен-
тов в структуре обряда, а также на процессы трансформации и адаптации традиции 
в современных условиях. Выявляется, что обряд сохраняет окказиональный характер, а 
его функция связана не только с сакрализацией природных явлений, но и с укреплением 
коллективной идентичности.

Ключевые слова: фольклорная традиция, обряд вызывания дождя, обрядовая культура 
татар, окказиональность, жертвоприношение, культ предков, ислам, магические прак-
тики

Ритуальные практики, направлен-
ные на восстановление гармонии 
в природной и социальной среде, 

издавна занимают важное место в тра-
диционных культурах земледельческих 
народов. В  условиях зависимости от 
капризов природы, особенно от дождя 
и засухи, человеческие сообщества 
вырабатывали как утилитарную, так  
и сакральную значимость. Одной из 
таких форм является обряд вызывания 
дождя, который бытует у многих наро-
дов, включая татар.

Несмотря на бурную модернизацию, 
развитие технологий и снижение роли 
традиционной аграрной экономики, 
обряд вызывания дождя продолжает 
сохраняться в практике отдельных со-
обществ. Причина этого лежит не только 
в прагматической функции, но и в глу-
боко укорененной вере в возможность 
взаимодействия человека с природными 
стихиями через сакральные действия. 
Обряд оказывается маркером коллек-
тивной памяти, ритуального поведения 
и духовных представлений.

В традиционной культуре татар об-
ряд вызывания дождя представляет 
собой разветвленную систему ритуаль-

ных практик, разнообразных по форме, 
структуре и степени включенности ре-
лигиозных и магических компонентов. 
Сохранившиеся до настоящего време-
ни варианты обряда могут включать 
паломничество к священным местам, 
коллективные молитвы, жертвопри-
ношения, использование магических 
формул и символических предметов. 
Ритуальные практики отличаются 
в зависимости от локальной традиции 
и степени сохранности коллективной 
обрядовой памяти.

Научное осмысление ритуалов, на-
правленных на вызывание дождя, 
имеет долгую традицию. Современная 
гуманитарная наука рассматривает по-
добные ритуалы как окказиональные 
обряды — то есть обряды, совершаемые 
по случаю, в ответ на конкретный вызов. 
Это отличает их от календарных об-
рядов, приуроченных к определенному 
времени года. Как считают ученые, 
развитие шло «от окказионального 
обряда к календарному; от обряда, вы-
званного необходимостью, к обряду 
превентивному, предупреждающему; 
от обряда темпорально (временно) 
незакрепленного, к обряду, закреплен-

ному во временном отношении, т.е. 
к календарному» [5. С.  97]. Видимо, 
поэтому сегодня в некоторых локальных 
вариантах граница между календарным 
и окказиональным статусом ритуала 
стирается, что представляет интерес для 
типологического анализа.

Исходя из структуры татарской 
традиционной обрядности, в том числе 
из анализа фольклорных, этнографи-
ческих и архивных материалов, обряд 
вызывания дождя у татар может быть 
отнесен преимущественно к категории 
окказиональных. При этом он содержит 
элементы разных типов ритуальной 
практики, включая молитвенные, жерт-
венные и магические действия. Син-
кретичность и множественность форм 
вызывания дождя делают возможным 
его классификацию по ряду параметров: 
по составу участников, по характеру 
действия (молитва, жертва, магическое 
воздействие), по месту проведения 
(кладбище, родник, поле), по степени 
религиозной окрашенности.

Типологизация таких обрядов поз
воляет и систематизировать материал,  
и проследить эволюцию форм: от древ-
них магико-жертвенных комплексов 
к более исламизированным молит-
венным практикам, от коллективного 
действа к индивидуальному обра-
щению к высшим силам. Кроме того, 
наблюдается тенденция к обратному 
процессу: ритуалы, ранее календарные 
(например, келәү  — коллективное мо-
ление, представляющее собой обряд 
жертвоприношения, приуроченный 
к летнему периоду), в новых условиях 
трансформируются в окказиональные, 
сохраняя обрядовую форму, но теряя 
темпоральную привязку. Настоящее 
исследование направлено на описание 
и анализ наиболее репрезентативных 
форм обряда вызывания дождя в тра-
диционной культуре татар. В основу по-
ложены материалы полевых экспедиций 
начала XXI в.

Одной из наиболее устойчивых 
и в то же время адаптивных форм об-
ряда вызывания дождя у татар является 
паломничество к священным местам. 



22

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Оно отличается высокой степенью 
включенности в локальную религиоз-
ную традицию и опирается на систему 
сакральных объектов, воспринимае-
мых как источники особой благодати. 
Среди них  — древние кладбища, так 
называемые изгеләр зираты («кладбище 
святых»), могилы почитаемых предков 
и бьющие у их подножий родники.

Паломничество носит в основном 
женский характер: женщины, как пра-
вило, самостоятельно организуют поход, 
назначают день, собираются группой 
и совершают ритуальные действия 
без участия муллы. Такое явление уко-
ренено в опыте бытового ислама, где 
женская религиозность проявляется 
через активное участие в молитвенной 
и обрядовой жизни. Как подчеркивает 
Р. Г. Мухамедова, посещение святых мест 
у татар нередко связано с могилами, чей 
сакральный статус не всегда основан на 
исторических данных, но поддерживает-
ся силой коллективной веры [2. С. 236].

Паломничество представляет собой 
синкретичный ритуал, сочетающий ис-
ламскую молитвенную практику (намаз, 
омовение, обращение к Аллаху) и идею 
о том, что конкретное место обладает 
особой силой, способной воздейство-
вать на природный и духовный порядок. 
Участницы ритуала не обращаются 
к умершим, но совершают моления в их 
присутствии, считая святых посредни-
ками в диалоге с Аллахом. По мнению 
исследователей, «популярность ритуала 
посещения святых мест с предписанным 
традицией набором атрибутов под-
держивалась и воспроизводилась в не-
малой степени благодаря возможности 
самостоятельного совершения ритуала 
женщинами, которые тем самым вос-
полняли и религиозную потребность 
особого Богопочитания» [6. С. 51].

Типовой пример такой практики 
зафиксирован в д.  Большие Атряси 
Тетюшского района Республики Татар-
стан. Там священным местом считается 
Изгеләр зираты («кладбище святых») 
и расположенный рядом родник. По 
преданию, кладбище связано с древне-
булгарским городом Шонгуты, и жители 
деревни считают себя потомками его 
обитателей. Сохранившиеся надгроб-
ные камни XII–XIV  вв., огражденная 
территория и традиция регулярного 
ухода за этим участком придают месту 
особую значимость.

Женщины заранее договариваются 
о дне похода. После восхода солнца 
они отправляются к святому месту, 
совершают омовение, читают намаз 
и произносят молитвы о дожде. Важ-
ным компонентом ритуала выступает 
вербальная формула, фиксирующая 
адресность прошения: Чәчкән игеннәр 
хакына, сабыйлар хакына, хайваннар 
хакына шифалы тамчыларыңны бир, 
рәхмәтле Ходаем («Ради посевных, 
ради младенцев, ради животных ни-

спошли, благодарный Ходай, целебные 
капли») (д. Большие Атряси, Тетюшский 
р-н. Роза Гаптелнуровна Файзуллина, 
1943  г.р.). Такая структура обращения 
подчеркивает ценностные ориентиры 
сельского сообщества и сакральный 
смысл дождя как источника жизни для 
всех живых существ.

Паломничество может быть одно-
кратным или повторяться в течение 
засушливого периода. Интересно, что 
практика паломничества не требует 
обязательного участия духовных лиц 
и может быть воспроизведена в малых 
группах. Такая «домашняя» форма ри-
туальности позволила сохранить этот 
обряд даже в условиях религиозных 
ограничений. Более того, его автоном-
ность и эмоциональная насыщенность 
сделали возможным его распростране-
ние среди женщин старшего поколения, 
выступающих носителями и транслято-
рами традиции.

Форма паломничества к священным 
местам демонстрирует, как исламская 
молитвенная практика сосуществует 
с представлениями о святости места 
и о действенности обращения к сакраль-
ному пространству. Обряд сохраняет 
гибкость и адаптивность, при этом оста-
ваясь неотъемлемой частью обрядового 
комплекса, направленного на регулиро-
вание природного порядка, что позволя-
ет рассматривать его как специфическую 
разновидность молений о дожде, в кото-
рой сакральный ландшафт приобретает 
ритуальную функцию посредничества 
между людьми и природой.

Одним из значимых направлений 
в структуре обрядов, связанных с вызы-
ванием дождя у татар, выступает прак-
тика совершения молитв на кладбище, 
в ходе которых читается Азан — призыв 
к молитве. Подобный ритуал основан на 
восприятии пространства кладбища как 
сакрального и наполненного духовной 

силой, способной воздействовать на 
естественные процессы.

Обращение к миру умерших в мо-
менты природного кризиса обусловле-
но традиционными представлениями 
о предках (әрвахлар) как заступниках 
живых. Души усопших рассматрива-
ются как посредники между земным 
и потусторонним мирами. Посредством 
хождения на кладбище и чтения Азана 
формируется своеобразный ритуальный 
канал, направленный на восстановление 
природной справедливости  — возвра-
щение дождя.

В отличие от обряда паломничества, 
данный ритуал совершается преимуще-
ственно мужчинами. Участники собира-
ются на рассвете и отправляются к мест-
ному кладбищу, где читают Азан и возно-
сят молитвы. В отдельных случаях Азан 
может предшествовать полному намазу, 
а может выступать как самостоятельное 
сакральное действие. Центральный эле-
мент обряда — вербальное произнесение 
слов Азана, смысл которых заключается 
в призыве к молитве и напоминании 
о божественном начале.

Азан в татарской традиции обладает 
множеством функций и устойчиво при-
сутствует в различных обрядах жиз-
ненного цикла. Он произносится на ухо 
новорожденному, сопровождает про-
воды на военную службу, используется 
для изгнания злых духов. Использова-
ние Азана в ритуале вызывания дождя 
позволяет интерпретировать его как 
средство пробуждения не только челове-
ческой общины, но и самой природы — 
к благости, плодородию, гармонии.

Практика молитвенного обращения 
на кладбище может ограничиваться 
чтением Азана или включать более рас-
ширенный комплекс: омовение, чтение 
сур из Корана, багышлау (посвящение 
молитв духам-хозяевам, духам предков 
и пророкам). В ряде деревень подобные 

Ил. 1. Ритуальная еда, приготовленная в ходе проведения обряда вызывания дождя «Яңгыр теләү 
ашы» (с. Иске Рязяп Спасского р-на Республики Татарстан). 2016 г. Фото И. И. Хуснуллиной.  
Из фонда Республиканского центра развития традиционной культуры



23

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

значимость для всей деревни. Участие 
воспринимается и как религиозный, 
и как моральный долг. Отсутствие пред-
ставителей семьи может расцениваться 
как равнодушие к судьбе общины.

Интересной деталью является обы-
чай приносить яйца на место жертво-
приношения. При болезнях близких, 
семейных ссорах, в случае бедствий 
житель деревни может самостоятельно 
прийти к месту ритуала и оставить два 
яйца как жертвенный дар. Использо-
вание яйца в качестве жертвы связано 
с представлением о нем как носителе 
жизненной энергии. Сходные практики 
отмечаются и в других аграрных обря-
дах — первом выгоне скота на пастбище, 
начале сева, первом вспахивании земли 
[3. С. 62].

Наблюдается постепенное упро-
щение и редуцирование обряда. Если 
раньше ритуал жертвоприношения 
имел календарную привязку и прово-
дился в строго определенный день, то 
в современных условиях он совершается 
по мере необходимости — как реакция 
на засуху или другое бедствие. Таким 
образом, происходит обратный про-
цесс: ритуал, имевший признаки кален-
дарного, становится окказиональным. 
Подобная трансформация объясняется 
как потерей общего временного ритма 
деревенской жизни, так и стремлением 
не утратить обряд в изменившихся 
условиях.

Коллективное жертвоприношение 
сохраняет черты архаического обряда, 
сочетающего религиозные и магические 
элементы. Несмотря на исламизацию 
внешней формы, ритуал содержит остат-
ки более древних представлений: жертва 
как «дар», направляемый в иное про-
странство; сакрализация территории; 
пища как медиатор между мирами. Такая 
структура обряда свидетельствует о его 

действия предваряют более масштабные 
обряды, в том числе и коллективное 
жертвоприношение. Следовательно, 
молитвенный ритуал на кладбище зани-
мает промежуточное положение между 
индивидуальной формой обращения 
к сакральному и общинным обрядом 
с жертвенными элементами.

Особую значимость исследуемый 
обряд обретает в моменты затяжной за-
сухи, когда обращение к миру предков 
воспринимается как последняя надежда 
на восстановление природного порядка. 
Вера в действенность обряда подтверж-
дается примерами из устных рассказов: 
пожилые информанты отмечают, что 
после совершения обряда на кладбище 
дождь часто действительно начинал 
идти. Такая корреляция сакрального 
действия и последующего природного 
события усиливает коллективную убеж-
денность в действенности практики 
и способствует ее воспроизводству.

В системе ритуальных практик, свя-
занных с вызыванием дождя, особое 
место занимает коллективное жерт-
воприношение, сопровождаемое мо-
литвами, трапезой и символическими 
действиями. Подобный обряд отражает 
один из древнейших пластов ритуаль-
ного поведения, где жертва выступает 
средством восстановления нарушенного 
равновесия между человеком и при-
родой. В традиционной культуре татар 
коллективное жертвоприношение со-
храняется как локальная практика и де-
монстрирует устойчивость структуры 
при изменчивости отдельных элементов.

Обряд вызывания дождя, сопровож
даемый коллективным жертвоприноше-
нием, встречается и в современном быту 
татар. Р. К.  Уразманова, исследовавшая 
летние обряды жертвоприношения 
(келәү), отмечала, что у татар эта форма 
обряда проводилась в строго определен-
ном месте в установленный для каждой 
деревни день [5. С. 62]. Его устраивали 
с пожеланием плодородия земле, при-
плода скоту, благополучия в целом. 
Вызывает интерес место проведения 
обряда — у кладбища, на местах древ-
них захоронений или на специальных 
территориях в полях. 

Повсеместно жертвоприношение 
происходит практически одинаково. 
Обряд обычно проводится в специально 
отведенном месте, которое носит на-
звание келәү куагы — «место молений». 
Как правило, это роща, луг или опушка 
леса, издавна считающаяся священной. 
Пространство выбирается по принципу 
удаленности от повседневной жизни, 
что позволяет подчеркнуть сакральный 
характер действия. В отдельных случаях 
ритуал совершается у древних кладбищ 
или захоронений, что усиливает его 
связь с культом предков.

В качестве примера рассмотрим об-
ряд Шыйлык, проводимый в д. Большие 
Кармалы Камско-Устьинского района 

Республики Татарстан (ил. 5 на 2-й 
странице обложки). Сценарий обряда 
складывается из нескольких этапов. 
Сначала община определяет дату про-
ведения ритуала. Организация зачастую 
ложится на плечи пожилых женщин, 
особенно уважаемых в деревне, а также 
абыстай — носительницы сакрального 
знания, выполняющей роль духовной 
проводницы. Утром участники со-
бираются для коллективной молитвы 
(намаз), после чего следует жертво-
приношение. В  качестве жертвенного 
животного сегодня чаще всего исполь-
зуется белая курица, хотя в начале XX в. 
могли приносить в жертву овцу или 
даже лошадь (см. ил. 1).

Смена жертвенного животного от-
ражает процесс трансформации обряда 
под влиянием социально-экономи-
ческих факторов. Упрощение формы 
не отменяет значения жертвы как са-
крального дара. Белый цвет животного 
сохраняет символическую функцию — 
чистоты, обновления, благословения. 
Часто жертва приносится во исполнение 
обета: если член семьи избежал беды, 
болезнь отступила или завершилось 
долгое ожидание, глава семьи дает 
зарок  — пожертвовать курицу в знак 
благодарности.

После забоя курицы из нее варят 
шурпу в большом котле (ил. 2). Приго-
товление пищи проходит на открытом 
воздухе в ритуальном пространстве, 
а в процессе подготовки произносятся 
молитвы и суры из Корана. Важное ме-
сто занимают тексты багышлау. Только 
после прочтения молитв начинается 
коллективная трапеза, к которой каж-
дый житель приносит свою долю уго-
щения — табынлык. Общинное участие 
в трапезе символизирует объединение 
усилий, направленных на общее благо.

После завершения трапезы кости 
жертвенного животного собирают 
и закапывают в земле — в месте, где не 
должна ступать нога человека. Завер-
шенность действия требует удаления 
всех его следов из профанного про-
странства.

Обряд сопровождается чтением осо-
бой молитвы о дожде — яңгыр догасы. 
После произнесения этой молитвы, как 
правило, повторяют формулу: Яраббым, 
мәрхәмәтле Аллам, яңгыр яудыр. Безгә 
зыян китерми торган, безгә файдалы 
булган яңгыр яудыр, Яраббым («Раббым, 
всемилостивый Аллах, ниспошли дождь. 
Ниспошли дождь, не приносящий вреда 
нам, полезный для нас») (д. Малые Кар-
малы, Камско-Устьинский р-н. Марьям 
Шайхутдиновна Гимадиева, 1931  г.р.). 
Троекратное повторение придает словам 
сакральную силу.

Жители, не сумевшие лично принять 
участие в ритуале, часто отправляют 
на него своих детей или внуков. Та-
кое представительство подчеркивает 
коллективный характер обряда и его 

Ил. 2. Ритуальная еда (шурпа), приготов-
ленная в ходе проведения обряда Шыйлык 
(с. Большие Кармалы Камско-Устьинского 
р-на Республики Татарстан). 2014 г.  
Фото Л. Х. Давлетшиной. Из фонда Респуб
ликанского центра развития традиционной 
культуры



24

Фольклористика в научных центрах: ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова АН РТ

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

глубокой укорененности в традицион-
ной картине мира, где стихии природы 
подчиняются не только Божьей воле, 
но и действиям человека, действующего 
через сакральный ритуал.

В  ряду форм обряда вызывания 
дождя, бытующих в традиционной 
культуре татар, особое место занима-
ют действия имитативно-магического 
характера. Подобные практики могут 
как сопровождать основные ритуалы — 
паломничество, молитвы, жертвоприно-
шения, так и существовать независимо, 
сохраняя самостоятельную смысловую 
нагрузку.

Один из характерных приемов — об-
ливание водой, коллективное или инди-
видуальное. В ряде деревень после жерт-
венной трапезы участники спускаются 
к реке или поливают друг друга водой 
из колодца. Подобное действие, внешне 
простое и даже игривое, содержит в себе 
глубокий символический смысл: вос-
произведение желаемого природного 
явления в обрядовом пространстве. Вода 
в данном случае выступает и как физи-
ческая субстанция, и как магический 
медиатор, способный спровоцировать 
дождь в реальности.

Имитация дождя с помощью воды — 
прием, широко распространенный в раз-
личных фольклорных традициях. Он 
основывается на принципе аналогии или 
«подобное вызывает подобное» — одном 
из базовых принципов магического 
мышления. Поливание водой воспро-
изводит то, чего ожидает община от 
природы, и таким образом запускает 
механизм «символического замещения». 
Чем искреннее совершается подобный 
акт, чем больше людей принимает в нем 
участие, тем больше шансов на успех.

Наряду с обливаниями, в традиции 
татар известны и другие формы магиче-
ского воздействия, использующие сим-
волику дождя. Среди них — приготовле-
ние особой яңгыр боткасы («дождевой 
каши»), обращение к духам-хозяевам 

воды, ритуалы на могилах людей, умер-
ших неестественной смертью. В  таких 
случаях магический компонент выражен 
ярче, а связь с официальной религиозной 
практикой — менее заметна.

Обряд Яңгыр боткасы, известный 
в отдельных локальных традициях, 
представляет собой коллективное при-
готовление каши на открытом воздухе, 
коллективное угощение и произнесение 
благопожеланий. Кашу готовят из раз-
личных видов круп на молоке с добавле-
нием сливочного масла. Такая практика 
демонстрирует устойчивость древнего 
ритуального пласта, где природа воспри-
нимается как одушевленная и способная 
к взаимодействию через символическую 
пищу, жертву, обращенное слово.

Не менее показателен и мотив контак-
та с умершими неестественной смертью 
(самоубийство, утопление и др.) [2. 
С.  25]. Подобные души, по поверьям, 
могут соотноситься с вредоносными 
мифологическими персонажами (напри-
мер, убыр — кровожадное демоническое 
существо, которое вселяется в человека 
при его жизни, или же самостоятельно 
блуждает по ночам, выходя через дыру 
в могиле), противодействующими при-
родным явлениям. В  таких случаях 
осуществляется поливание могил водой, 
произнесение молитв, вбивание осиново-
го кола на могилах. Практика балансирует 
на грани между религиозным и магиче-
ским и требует особого внимания при 
типологизации обрядов и их форм.

Разнообразие форм обряда вызыва-
ния дождя в традиционной культуре 
татар позволяет сделать несколько вы-
водов. Во-первых, несмотря на ислами-
зацию и включенность в религиозный 
контекст, структура обряда сохраняет 
ярко выраженные следы домусульман-
ских представлений. Во-вторых, обряд 
сохраняет окказиональный характер: 
он совершается по мере необходимости, 
как реакция на природный кризис, а не 
по календарю. 

Во всех описанных формах (па-
ломничество, молитвы на кладбище, 
жертвоприношение, обливания, маги-
ческие практики) заметно сочетание 
элементов религиозной культуры и ар-
хаической символики (ил. 3). Струк-
турные различия не отменяют общей 
функции — вызывания дождя как акта 
коллективного обращения к высшей 
силе, направленного на восстановление 
природной гармонии.

Современное бытование обряда  — 
еще одно подтверждение витально-
сти фольклорно-обрядовой традиции 
в условиях культурных трансформаций. 
Пусть ритуал утратил массовость и ре-
гулярность, но он продолжает воспро-
изводиться в локальных сообществах 
как ответ на конкретную угрозу  — за-
суху. Более того, он сохраняет важную 
социальную функцию: объединение 
людей, укрепление коллективной иден-
тичности, воспроизводство системы 
ценностей.

Обряд вызывания дождя представля-
ет собой уникальное явление, в котором 
органично сплетаются религия, мифоло-
гия, прагматика и эстетика. Его изучение 
позволяет не только реконструировать 
элементы традиционного мировоззре-
ния, но и проследить механизмы адап-
тации культурных форм к современным 
условиям. Типологизация форм обряда 
у татар выявляет целостную систему, 
в которой каждый элемент занимает свое 
место, а в совокупности они создают 
устойчивую обрядовую модель, продол-
жающую жить в изменяющемся мире.

Литература
1. Давлетшина Л. Х. Убыр в современ-

ных представлениях татар Предволжско-
Предкамского ареала  // Демонология 
как семиотическая система: тез. докл.
IV Междунар. науч. конф. (Москва, РГГУ, 
15–17 июня 2016 г.) / сост. и ред. Д. И. Анто-
нов, О. Б. Христофорова. М., 2016. С. 23–26.

2. Мухамедова Р.  Г. Татары-мишари: 
Историко-этнографическое исследование. 
Казань, 2008.

3. Салмин А. К. Традиционные обряды 
и верования чувашей. СПб., 2010. 

4. Толстой Н. И., Толстая С. М. Заметки 
по славянскому язычеству. 1: Вызывание 
дождя у колодца  // Русский фольклор: 
материалы и исследования. Т.  ХХI. По-
этика фольклора / отв. ред. А. А. Горелов. 
Л., 1981. С. 87–98.

5. Уразманова Р. К. Обряды и праздники 
татар Поволжья и Урала (Годовой цикл. 
XIX — нач. ХХ в.). Историко-этнографиче-
ский атлас татарского народа. Казань, 2001. 

6. Уразманова Р. К., Габдрахманова Г. Ф., 
Завгарова Ф. Х., Мухаметзянова А. Р. Му-
сульманский культ святых у татар: образы 
и смыслы  / под ред. Р. К.  Уразмановой, 
Г. Ф. Габдрахмановой. Казань, 2014. 

Статья поступила в редакцию 
28 июля 2025 г.

Ил. 3. Имам деревни читает вагаз (проповедь) во время проведения обряда вызывания 
дождя «Яңгыр теләү ашы» (с. Иске Рязяп Спасского р-на Республики Татарстан). 2016 г. 
Фото И. И. Хуснуллиной. Из фонда Республиканского центра развития традиционной 
культуры



25

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ЖИРОВО: ГАДАНИЯ С ПОДБЛЮДНЫМИ 
ПЕСНЯМИ В ДЕМИДОВСКОМ РАЙОНЕ 
СМОЛЕНСКОЙ ОБЛАСТИ

Ксения Владимировна Волынская,
студентка, Национальный исследовательский университет «Высшая школа 
экономики» (Москва)

Аннотация. В статье описываются гадания с подблюдными песнями в Демидовском 
районе Смоленской области, называемые жирово. В публикации анализируется этимо-
логия упомянутого термина, схема проведения гадания и распределение обрядовых ролей. 
Отдельное внимание уделяется изменению прагматики — сейчас традиция поддержи-
вается исключительно силами работников местного Дома культуры и претерпевает 
изменения в связи с этим: редактируется репертуар текстов, изменяется структура 
гадания и смещаются акценты; сотрудники ДК транслируют идею древности и само-
бытности обряда. Приводятся все записанные нами тексты подблюдных песен.

Ключевые слова: Святки, подблюдные песни, изобретенная традиция, гадания, про-
гностические знаки, «круг Соломона», зрелищность

Экспедиция Национального ис-
следовательского университета 
«Высшая школа экономики» про-

ходила летом 2024 г. в пгт Пржевальское 
и соседних деревнях. В ходе разговоров 
об обрядах, связанных с церковными 
и календарными праздниками, ин-
форманты рассказали о святочных 
гаданиях с подблюдными песнями, 
которые в Демидовском и Велижском 
районах Смоленской области имену-
ются жирово [10. С. 613]. Информанты 
объясняют такое название «желанием 
человеку добра» [КЕА] или связывают 
его с окончанием поста.

И  жирова, мне кажется,  — от слова 
«жир», когда уже можно было есть вот эту 
жирную пищу. И вот недаром же они стол 
накрывали. Жирной… жирной-жирной 
пищей. Мне так кажется. Вот праздновали 
окончание поста [УВН].

Этимологическая связь жир с жить 
[1. С.  56] отражена во всем многооб-
разии в диалектах, ср. жир ‘большое 
количество чего-л.’ (пск.) [9. Вып.  9. 
С.  181], жирка ‘домашнее хозяйство’ 
(олон.) [9. Вып.  9. С.  182], двужирный 
‘двухэтажный’, то есть ‘имеющий два 
жилья’ (олон., арх.) [9. Вып. 7. С. 306], 
жирова ‘хорошая жизнь’ и ‘имущество’ 
(олон., волог., новг.) [9. Вып. 9. С. 183].

Термин жирово используется для 
обозначения гадания с подблюдными 
песнями не только на Смоленщине, он 
фиксируется в Верхотурье (Свердлов-
ская область) [3. С. 56], а однокоренное 
обозначение жировка1 — в Вологодской 
области [8. С. 742].

В  наших материалах встречаются 
также коллокации жирова петь/играть.

Вот говорили: «Давайте соберёмся, ‹…› 
давайте собираться  — жирова играть». 
Обычно это одна женщина, одна хата, 
как говорят, была, и туда просто собира-
лись [УВН].

Клуба ешшо не было. Жирово пели, так 
и называется. Гадание вот это, как её… 
рождественские гадания, вот то как раз это, 
с тринадцатого на четырнадцатого ходили 
гадать [РГП].

Сейчас традиция поддерживается 
исключительно по инициативе ра-
ботников Дома культуры (ДК) пгт 
Пржевальское и является не столько 
гаданием, сколько развлекательным 
мероприятием для всех желающих. 
Тексты песен, которые используют 
сотрудники ДК, записала В. Н.  Усова, 
учитель русского языка в местной 
школе, от матери, уроженки соседнего, 
Духовщинского, района. 

Схема проведения гадания мало чем 
отличается от многократно описанной 
традиции: «Желающие узнать свое 
будущее кладут свои кольца в блюдо 
или в шапку, которые затем накрывают 
платком. Над прикрытым блюдом поют 
особые песни. ‹…› После каждой песни 
блюдо встряхивают и наугад вынимают 
из него одно из колец, не снимая с блюда 
платка. К  владелице вынутого кольца 
и относится спетая перед этим песня; 
содержание предсказывает судьбу» 

[5. С. 405]. В наших записях отмечается, 
что этот тип гадания не является исклю-
чительно девичьим — участвовать могут 
женщины вне зависимости от возраста 
и социального положения, а также муж-
чины и дети. Возможно, это тоже вли-
яние ДК. Строгое распределение ролей 
во время гадания отсутствует  — одни 
и те же люди могут выполнять разные 
функции: спрашивать свою судьбу, петь 
песни-предсказания. Зачастую имеется 
костяк коллектива, который знает тек-
сты песен и определяет их последова-
тельность, — обычно это пожилые люди, 
в нашем случае такой группой людей 
являются работники Дома культуры.

Человека, который трясет шапку/
блюдо и достает оттуда вещи, назы-
вают дристуном. Это слово не только 

является названием роли в проведении 
гадания, но и попадает в сами тексты 
подблюдных песен. Семантика лек-
семы различается в зависимости от 
ситуации. В организации гадания слово 
дристун употребляется лишь для обо-
значения ведущей роли, его этимология 
не поясняется. В  текстах песен оно 
присутствует исключительно в зачинах 
и указывает на метафорическое пред-
вестие процесса гадания. Так, в «Смо-
ленском этнографическом сборнике» 
В. Н.  Добровольского слово драстун 
(«дристун») используется в начальных 
песнях2 подблюдных гаданий и явля-
ется шутливым предзнаменованием 
какой-либо неприятности [4. С. 69–73].

Ишоў бык дристун дай по вўлицы,
Свят вячор!
А за ним свиньи виряницыю,
Свят вячор!
Каму выдастца да таму дабро,
Свят вячор! 

В  «Смоленском музыкально-этно-
графическом сборнике» приведено 
10 песен с упоминанием дристуна.

Ой, идёт дристун вдоль по вулице, 
ой лёли.

Ой, кому пяём, ой, тому добро, ой лёли,
Кому выдастся, тому справдится, ой лёли 
[эта первая, як начинают] [10. С. 666].

К слову, коллокация дристуна петь 
является альтернативным названием для 
гаданий с подблюдными песнями в Де-
мидовском, Духовщинском, Смоленском 
и Ярцевском районах [10. С. 613].

[А гадали?] Гадали, да. Дристуна пели. На-
зывался «дристуна петь». [Это что?] Да, дри-
стуна, это как бы [нрзб.] поют дристуна… 
Вот када колядуют на Святки, собираются, 
и специальная есть песня, ложат в шапку 
какие-то предметы. И был всё время такой 
человек, который… Вот называлось «петь 
дристуна» [БАД].

Подблюдная песня состоит из двух 
элементов: «короткой припевки, со-
держащей символические образы 
и мотивы, которые в местной традиции 
толкуются как положительные или 
негативные прогностические знаки» 

[2. С. 95], и заключительной формуль-
ной концовки.

На пороге сижу, за порог гляжу,
Свят вячор!
Кому мы поём, пусть тому добром,
Свят вячор!
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор! [АЕА].

Начальная песня не несет в себе 
никаких прогностических знаков 
и смыслов, ее исполнение является 
формальным зачином.



26

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Дай жирова спеть, да и жирного.
Свят вячор.
Мы кому поём, пусть тому добром.
Свят вячор.
Кому придется, тому сбудется.
Свят вячор [УВН].

После зачина следует особая песня, 
восхваляющая государыню и хлеб.

Хлебу да соли слава!
Хлебу да соли долог век, Слава!
Барышне нашей более того, Слава!
Кому мы спели, тому добро,
Слава!
Кому вынется,
Скоро сбудется!
Скоро сбудется,
Не минуется!
Слава!
Слава! [АЕА].

Несмотря на то что в репертуаре 
присутствует хвалебная песня хлебу, 
обычай печь обрядовый хлеб [6] и раз-
делять его на количество участников 
здесь не встречается.

Все последующие подблюдные песни 
содержат в себе символические образы 
и мотивы и трактуются как положи-
тельные или негативные прогностиче-
ские знаки. Работники Дома культуры, 
проводящие жирово, несколько изме-
нили сценарий гадания: если человека 
не устраивает предсказанное, можно 
«откупиться» от него и получить новое 
пророчество за определенную плату 
(деньги или сладости).

Если ты хочешь откупиться, и тебе это… 
тебя это не устраивает, и тебе нужно… 
хочется другого, ну, какого-то… какой-то 
судьбы ‹…›, значит, другого гадания, то тогда 
ты говоришь: «Отк… я откупаюсь». Либо 
моне… ну, лучше, конечно, монетками, 
деньгами, либо какими-то сладостями. Это 
вот когда бабки эти пели, это жирово, вот 
они и набирали себе там, кто деньгами, кто 
сладостями, кто какими-то там пирогами 
откупался. А  для них это, видимо, было 
очень удобно. Ну потом же они ж всё равно 
садились и отмечали. Главное, чтобы от-
купиться. Ты откупился, твой предмет ‹…›, 
обратно забирают, кладут в тарелку и уже 
как бы перегадывают, перепевают [КЕА].

Помимо этого, работники ДК также 
внесли значительную редактуру в ре-
пертуар: они убрали тексты, сулящие 
что-то негативное, и оставили только 
положительные предсказания. Объ-
ясняется это тем, что было несколько 
инцидентов, когда предсказание смерти 
действительно сбывалось.

Жучок несё… волочёт добро на мо-
чаленке  — это, значит, к богатству. Вот. 
И таких куплетов было очень много, в том 
числе и про смерть. Когда я стала прово-
дить в Доме культуры вот эти вот вечера, 
жирова играли, я убирала вот эти вот про 

смерть, потому что был один раз такой… 
верней, несколько раз даже было такое, что 
ну каким-то чудом тот, кому получалось вот 
это вот… вот эта песенка, умирал. И поэтому 
люди стали бояться, побаиваться, и я просто 
убрала их [УВН].

Помимо гаданий с подблюдными 
песнями работники ДК пгт Пржеваль-
ское проводят гадания с помощью 
самодельного «круга Соломона». Гадаю-
щие бросают предварительно нагретое 
в руках зерно на деревянную доску, 
на которой с помощью серебристого 
декоративного скотча сделано солнце 
в форме круга с тринадцатью лучами; 
у солнца есть лицо, нарисованное пер-
манентным маркером. Каждый луч де-
лится на 8 частей, в которых маркером 
написаны числа от 1 до 100. Число, на 
которое попало зерно, означает номер 
стихотворного предсказания в «книге 
Соломона». Найденные в гадательной 
книге стихи толкуются в связи с жиз-
ненными обстоятельствами человека, 
которому эти стихи выпали.

Ещё мы гадаем… Ну так смешно, конеч-
но. Мы гадаем, называется… «соломонова 
книга». Обыкновенная книга во гадальная, 
вот эта вот. Мы открываем и… Сделан у нас 
такой кружочек, там солнце, от солнца  — 
лучи, и там цифры написаны. И  по этой 
соломоновой книге… Бросаешь зерно, бе-
рёшь зерно, нагреваешь [подержав в руках] 
его, задумываешь там, значит, какой-то… 
что ты хотел бы, какой вопрос выяснить. 
Кидаешь — и это зерно разлетается и по-
падает на какую-то цифру. И  ты читаешь. 
Причём там философское такое значение, 
там не то что говорится конкретно, что ты 
помрёшь или там тебе, это, дядюшка из-за 
границы какой-то даст… значит, будешь 
наследником его. А там так очень мудро ска-
зано, философски, что ты сидишь и думаешь: 
«А что эт такое? Что это означает?» А потом, 
естественно, в течение года всё это забыва-
ешь, но когда открываешь в начале года эту 
книгу, а там у тебя написано, что у тебя было 
отмечено, да, на что ты гадала. Начинаешь 
читать: «Блин, а это ж всё, оказывается… 
В  общем-то всё сбылось». Почему-то… 
и почему-то постоянно сбывается. Видимо, 
написана эта философская книга, верней, 
это гадание, соломонова книга, написана 
так, что что бы у тебя ни сбылось  — это 
обязательно вот… в этом это будет, ну, как… 
предсказанием, предзнаменованием [КЕА].

По утверждению Ф. Вигзелл, «“Ко-
лесо Фортуны”, известное в России 
как “Гадательный круг царя Соломона” 
пользовалось неизменной популярно-
стью вплоть до революции ‹…› и было 
столь распространено, что его на-
зывали просто “Соломон”» [1. С.  55]. 
«Соломон» является сугубо «народной 
книгой», так как был наиболее до-
ступным для крестьян из-за больших 
тиражей для продажи в деревнях. 

Нам не попадалось упоминаний 
о проведении гаданий с применени-
ем «круга Соломона» в Демидовском 
районе Смоленской области вне Дома 
культуры, из чего следует, что совме-
щение в одном мероприятии жирова 
и гадания посредством специальных 
книг произошло по инициативе его 
работников. Более того, директор ДК 
пгт Пржевальское говорит, что она 
черпает информацию для проведения 
праздников из разных источников, 
в том числе в интернете. В частности, 
гадание по Соломоновой книге  — ее 
нововведение, призванное сделать 
действо более зрелищным и повысить 
интерес к мероприятию:

[Это вы тоже где-то почерпнули?] Да. 
[Или это было такое здесь?] Дело в том, что 
после того, как проходит жирово, сейчас 
всё равно народа не так много ходит, об-
ряды люди воспринимают только тогда, 
когда они зрелищны, когда им хочется по-
смотреть [КЕА].

Для «зрелищности» события со-
трудники ДК используют элементы 
народного костюма: сарафаны, кокош-
ники и т.д. Интерес и ажиотаж вокруг 
«жирова» создается также благодаря 
трансляции идеи уникальности и са-
мобытности праздника. В  частности, 
в отчетах на сайте3 администрации 
муниципального образования «Де-
мидовский муниципальный округ» 
Смоленской области и при разговоре 
с собирателями сотрудники акцен-
тируют внимание на «древности» 
обряда, который «несомненно имеет 
старообрядческие корни»4 и который 
они стремятся сохранить. Самобыт-
ность традиции подчеркивается за счет  
противопоставления классических 
подблюдных песен местным.

Е. А. Сторожева, пгт Пржевальское  
Демидовского р-на Смоленской обл. 2024 г. 
Фото А. Б. Мороза



27

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

У нас была такая традиция праздновать 
Жирова. [Жирова?] [Произносит по сло-
гам:] Жи-ро-ва. Слышали когда-нибудь? 
[Соб.: Нет.] Не было такого слова даже, да? 
Так вот: жирова. У какой-нибудь женщины 
в доме собирались чаще всего, ну, в моё 
время уже пожилые женщины собирались, 
устраивали застолье и начинали гадать. 
Гадания эти были не совсем обычные тоже. 
Будто, знаете, подблюдные все эти гадания, 
но здесь не то [УВН].

В качестве аргументации использует-
ся также ссылка на авторитеты. Напри-
мер, одна из информанток рассказывала, 
как ее дочь, учащаяся в Смоленске, 
представила своим преподавателям 
местную традицию и узнала, что здесь 
подблюдные песни проходят «своео-
бразно».

Ну вот моя девочка, которая сейчас 
учится, она, например, этот обряд возила 
в Смоленск и описывала его. Ну… в общем-
то он им понравился. Хотя знают, что это 
подблюдные песни, но у нас как-то они 
своеобразно проходят [КЕА].

Таким образом, гадания с подблюд-
ными песнями, которые в Демидовском 
районе Смоленской области называют-
ся «жирово», сейчас проводятся исклю-
чительно по инициативе работников 
Дома культуры. Меняется прагматика 
гаданий с подблюдными песнями: они 
становятся не столько гаданиями, 
сколько «зрелищным» развлечением 
для посетителей ДК пгт Пржевальское 
и «самобытным» мероприятием для 
отчетности.

ТЕКСТЫ

Ой дай нам, Боже, дай жирово спеть,
Свят вячор.
Дай жирово спеть, дай и жирного,
Свят вячор.
Мы тому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(начальная) [КЕА].

Хлебу да соли слава!
Хлебу да соли долог век, Слава!
Барышне нашей более того, Слава!
Кому мы спели, тому добро,
Слава!
Кому вынется,
Скоро сбудется!
Скоро сбудется,
Не минуется!
Слава!
Слава!
(хвалебная песня хлебу) [АЕА, песня с пе-

чатного листа с репертуаром подблюдных 
песен для исполнения в ДК].

Ой, ползёт жучок по завалинке.
Свят вечор.

Волочёт добро на мочаленке.
Свят вечор.
Кому придется, тому сбудется.
Свят вечор
(к смерти) [УВН, песни, записанные со 

слов матери].

Как ползёт жучок по заваленке,
Свят вячор.
Он тащит навоз на мочаленке,
Свят вячор. 
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к смерти) [КЕА].

По саду хожу, полотенце стелю.
Свят вечор.
Кому придется, тому сбудется.
Свят вечор
(к дальней дороге) [УВН, песни, записан-

ные со слов матери].

По саду хожу, полотенце стялю,
Свят вячор.
Я ещё похожу и ещё постялю,
Свят вячор.
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к дальней дороге) [КЕА].

Замешу дежу чуть на донышке.
Свят вечор.
Подошла дежа ровно с краешком.
Свят вечор.
Кому придется, тому сбудется.
Свят вечор.
Тому сбудется, не минуется.
Свят вечор
(к беременности) [УВН, песни, записан-

ные со слов матери].

На загнетке сижу да и кашки жду,
Свят вячор.
Либо кашки у рот, либо ложкой у лоб,
Свят вячор. 
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к вечному девичеству) [КЕА].

На пороге сяжу, перяпечи пяку,
Свят вячор.
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор. 
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к пирушке) [КЕА].

Под горой мядведь, пузяньём трясеть,
Свят вячор.
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к богатству) [КЕА].

По бору хожу и брусничку беру,
Свят вячор.
Мы кому поём, пусть тому добром,
Свят вячор.
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор
(к слезам) [КЕА].

Ой, и Заинька-ковыляинька,
Свят вячор!
Ковылять тебе на чужую сторону!
Свят вячор!
Кому мы поём, тому пусть добром,
Свят вячор!
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор!
(к жизни на чужбине) [АЕА, песня с пе-

чатного листа с репертуаром подблюдных 
песен для исполнения в ДК].

На пороге сижу, за порог гляжу,
Свят вячор!
Кому мы поём, тому с добром,
Свят вячор!
Кому сбудется, не минуется,
Свят вячор!
(к свадьбе) [АЕА, песня с печатного листа 

с репертуаром подблюдных песен для ис-
полнения в ДК].

Примечания
1 Ср. «жировку водить»: обычно подразу

мевается именно пение подблюдных песен, 
но иногда «жировку водить» означает 
и само гадание, схема проведения которо-
го несколько отличается от классических 
гаданий с подблюдными песнями [см.: 7].

2 Реже в песнях, предсказывающих 
богатство.

3 См.: URL:  https://demidov.admin-
smolensk.ru/administraciya-municipalnogo-
obrazovaniya-demidovskij-rajon-smolenskoj-
oblasti/novosti-kultury/13-yanvarya-v-
przhevalskom-gdk-sostoyalsya-starinnyj-
obryad-zhirovo/.

4 См. URL:  https://demidov.admin-
smolensk.ru/administraciya-municipalnogo-
obrazovaniya-demidovskij-rajon-smolenskoj-
oblasti/novosti-kultury/narodnye-promys-
ly2/.

Литература
1. Вигзелл Ф. Читая фортуну: гадатель-

ные книги в России (вторая половина 
XVIII–XX вв.)  / пер. с англ., предисл. 
и коммент. А. А. Панченко. М., 2007.

2. Виноградова Л. Н. Подблюдные пес-
ни // Славянские древности: этнолингв. 
словарь: в 5 т. / под общ. ред. Н. И. Тол-
стого. Т. 4. М., 2009. С. 95–97.

3. Востриков О. В. Традиционная куль-
тура Урала. Опыт этноидеографического 
словаря русских говоров Свердловской 
области. Вып.  I. Народный календарь. 
Екатеринбург, 2000.

4. Добровольский В.  Н. Смоленский 
этнографический сборник. Ч. IV. М., 1903.

5. Зеленин Д.  К. Восточнославянская 
этнография  / пер. с нем. К. Д.  Цивиной. 
М., 1991.

6. Лобанов М.  А. Морфология празд-
ника: О  процедуре подблюдных гаданий 



28

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

(к одной из гипотез В. Я. Проппа) // Морфо
логия праздника: матер. конф. «Морфо
логия праздника. К  110-летию со дня 
рождения В. Я. Проппа» (Санкт-Петербург, 
12–14 мая 2005 г.). СПб., 2006. С. 59–77.

7. Малкова Е. Святочное гадание «жи-
ровку водить»: к вопросу распростране-
ния и бытования в Вологодском районе // 
Известия Вологодского общества изуче-
ния Северного края / гл. ред. С. П. Белов. 
Вып. 16. Вологда, 2007. С. 70–74.

8. Словарь говоров Русского Севера / 
под ред. А. К. Матвеева. Т. 3: Г–Ж. Екате-
ринбург, 2005.

9. Словарь русских народных говоров / 
под ред. Ф. П.  Филина, Ф. П.  Сороколе-
това, С. А.  Мызникова. Вып. 1–. М.; Л./
СПб., 1965–.

10. Смоленский музыкально-этногра-
фический сборник. Т.  1. Календарные 
обряды и песни / отв. ред. О. А. Пашина. 
М., 2003.

11. Фасмер М. Этимологический сло-
варь русского языка: в 4  т.  / пер. с нем. 
и доп. О. Н. Трубачева. Т. 2. М., 1986.

Список информантов
АЕА — Абраменкова Екатерина Алек-

сеевна, 1954 г.р., род. и живет в д. Старый 
Двор.

БАД — Бардюков Александр Дмитрие-
вич, 1963 г.р., род. в д. Акатово Демидов-
ского р-на, живет в д. Переселье.

КЕА — Сторожева Елена Александров-
на, 1967 г.р., род. и живет в пгт Пржеваль-
ское. Директор ДК. 

РГП  — Романова Галина Павловна, 
1956 г.р., род. в д. Тверды Демидовского 
р-на. С 1974 г. живет в пгт Пржевальское.

УВН — Усова Валентина Николаевна, 
1951 г.р., род. и жила в д. Тверды Деми-
довского р-на до ее упразднения, потом 
переехала в пгт Пржевальское.

В работе использованы результаты 
проекта «Язык, литература, культура 
в историческом и социальном измере-
нии», выполненного в рамках Програм-
мы фундаментальных исследований 
НИУ ВШЭ в 2025 г.

Статья поступила в редакцию 
5 июня 2025 г.

«ЦЫГАНСКАЯ СВАДЬБА»: СВЯТОЧНЫЙ 
ОБРЯДОВЫЙ КОМПЛЕКС В ДЕМИДОВСКОМ 
РАЙОНЕ СМОЛЕНСКОЙ ОБЛАСТИ

Михаил Сергеевич Остроухов,
магистрант, Российский государственный гуманитарный университет (Москва) 
Варвара Павловна Рамеева,
студентка, Национальный исследовательский университет  
«Высшая школа экономики» (Москва)

Аннотация. В статье рассмотрен записанный в д. Куминово Демидовского района Смо-
ленской области нарратив о существовавшем до конца 2010-х гг. святочном обрядовом 
комплексе «цыганская свадьба», включавшем в себя ряжение, колядование, символическую 
свадьбу и гадание-«жирово». Путем его сопоставления с материалами интервью из со-
седних населенных пунктов и более ранними смоленскими этнографическими записями 
производится реконструкция более ранней формы обрядового комплекса.

Ключевые слова: Святки, Старый Новый год, свадьба символическая, ряжение, коля-
дование, гадания, «жирово», Демидовский район Смоленской области

В советское время пгт Пржеваль-
ское Демидовского района Смо-
ленской области был урбанизи-

рован после открытия в нем санатория. 
В  результате население значительно 
увеличилось и изменился его состав. Ве-
роятно, по этой причине нам не удалось 
зафиксировать в поселке развернутых 
рассказов о локальной календарной 
обрядности и других коллективных 
практиках, за исключением «жиро-
ва»1 — гадания с подблюдными песня-
ми, проводимого в настоящее время со-
трудниками Дома культуры. В ходе экс-
педиции нами, помимо Пржевальского, 
были также обследованы еще десять 
деревень, располагающихся неподалеку 
от этого поселка. Локальная традиция 
там сохранилась лучше, и нам удалось 
записать ряд интересных нарративов. 
Так, жители д.  Куминово рассказали 
о не зафиксированном нами нигде более 
обрядовом комплексе кануна Старого 
Нового года, называемом цыганская 
свадьба, включающем ряжение, колядо-
вание, игровую свадьбу и «жирово». На-
звание было известно всем опрошенным 
жителям деревни, но детализированный 
рассказ о нем был записан только один.

Как отмечает А. В.  Гура, свадьба 
как центральный и наиболее раз-
работанный обряд перехода служит 
моделью для других переходных об-
рядов [2. С. 552]. Известно множество 
русских святочных игр, имитирующих 
свадебный обряд; в зависимости от 
локальной традиции в них могли быть 
задействованы люди всех возрастов, 
от молодежи до пожилых [6. С. 121]. 
Опираясь на русские средневековые 
источники, В. И. Чичеров предполагал, 
что распространенность свадебных 
игр в русском новогоднем обряде 
свидетельствует об исконности темы 
брака в комплексе святочных тради-
ций и может быть проинтерпретиро-
вана как поздняя форма характерных 
для периода зимнего солнцестояния 
эротических игр, упоминавшихся 
в Стоглаве [9. С. 193]. В то же время 
святочная «свадебная» обрядность 
могла иметь и прагматическую функ-
цию, будучи средством знакомства 
и образования пар для молодежи. В 
частности, И. А. Морозов отмечал, что 
святочное ряжение в участников сва-
дебного обряда и последующий обход 
домов выполняли функцию показа 

достоинств потенциальных женихов 
и невест и чествования устоявшихся 
пар [5. С. 50].

В  канун Старого Нового года по 
домам ходили ряженые, причем в ряде 
деревень вокруг пгт Пржевальское 
подчеркивается, что или рядились 
цыганами, или сами ряженые попро-
сту назывались цыганами.

[На Святки во что-то особенное наря-
жались?]

[ШМИ:] Ну, наряжались было и в цы
γанское2. 

[ШВ одновременно:] Ай, ну, как вам ска-
зать, как-то особенно. Что было: хто платок 
наденет, γлавное, чтоб баян был. 

[ШМИ:] Да, в цыγанское, с γармошкой 
ходили — ой как весело было. 

[ШВ:] Хто платок оденет, хто ещё что. 
[А в цыгана как наряжались?] 
[ШМИ:] Ну как, ну, юбки длинные из… 

это… как цыγане, ну.

У  нас вот, когда были старые люди, мы 
даже колядовали ходили, я там с γармошкой, 
они наряжались, ну, как… как γоворили — 
«цыγане ходили», то есь колядовали. Ну, 
это вот в Святки это, на Новый γод, вот, под 
Старый Новый γод [БАД].

После обхода ряженые собирались 
в одном из домов на посиделки, где 
устраивали игровую свадьбу и гадание-
«жирово». По всей видимости, цы-
ганская свадьба  — это общее наиме-
нование и для ряжения, и для самой 
«свадьбы» — кульминации обрядового 
комплекса.

Всё время четырнадцатого января, 
то  есть, получается, по старому календа-
рю  — это Новый γод, с четырнадцатого 
кален… четырнадцатого января всё время 
отмечали Старый Новый γод, то есть, иγрали 
жирово, собирались, ну, либо, как в народе 
γоворят, цыγанскую свадьбу иγрали [НСВ].

Ряженые собирались в большом 
доме и приносили с собой то, что со-
брали во время колядования.



29

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

[Не слышали про цыганскую свадьбу 
на Святки?] Ну конечно, вон цыγанская 
свадьба — она и тут и была. Сначала, зна-
чит, колядки шли. ‹…› Приходили в масках 
люди, вот. ‹…› Поздравляли с праздником, 
желали всем здоровья и давали какое-то им 
уγощение: там кусок сала или ещё что-то. 
Вот они наколядуют всех этих продуктов, 
а потом начиналась цыγанская свадьба. 
Застолье там это было. ‹…› И  приходили 
не по приглашению, а кто хочет. Кто хочет, 
мог пойти в этот дом. Ну не знаю, здесь 
вот почему-то всегда было [показывает 
в сторону соседнего дома], у Катерины [со-
седки]. Она одна жила. Вот. Избирали дом, 
но очень хорошей хозяйки. Катерина была 
очень добрым таким человеком, хорошим, 
и поэтому к ней с радостью все шли ‹…› 
[Цыганская свадьба — это застолье из того, 
что собрали колядующие?] Да, из того, что 
собрали. Как цыγане… колядовали [РЕФ]. 

Иногда название жирово использует-
ся расширительно для ряжения / игры 
колядников:

На жирово, ну, на цыγанскую свадьбу 
это всё собирали, накрывали столы и за 
счёт этого, ну, хто-то деньγи давал, соответ-
ственно за деньги там чё-то докупали, чё-то 
ещё покупали, собирали, накрывали столы 
и, вот, проводили такое мероприятие [НСВ].

Ключевым элементом этого об-
рядового комплекса является имита-
ция свадебных гуляний. Как пишет 
Л. М.  Ивлева, «свадебные эпизоды 
ряжения, в которых внимание участ-
ников обрядовой игры сосредоточено 
на венчании, отличаются пародийными 
мотивами такой же природы» [3. С. 86]. 
Для описанного обряда нехарактерно 
использование свадебных песен или 
песен со свадебной тематикой. Прав-
доподобие свадебного обряда создается 
через внешние элементы: облик гуляю-
щих, строго отведенное место каждого 
участника среди «гостей». «Свадебное» 

застолье начинается с определения 
чинов, после чего идет празднование 
с поздравлением «молодых». Инфор-
мантами неоднократно подчеркивается 
сходство «цыганской свадьбы» со сва-
дебным обрядом:

Небольшое застолье. Там же ж и песни 
пели, и танцевали. Ну всё как… как и на 
обыч… как и на свадьбе: пьют, γуляют, тан-
цуют. Токо что не γадают [НСВ].

Перед началом игры участники вы-
бирали жениха, невесту, а также сва-
дебные чины. При этом не отмечается 
никаких существенных ограничений: 
исполнить ту или иную роль мог лю-
бой — независимо от возраста и пола3.

Не только молодёжь, в нашей деревне 
участвовали все: и пожилые люди, и моло-
дые, поэтому, кто заходит к тебе в дом, ты 
не знаешь. Все снимали маски только там, 
на этой цыγанской свадьбе. Там уже тогда 
видно кто, что. [То есть, когда уже есть начи-
нали, маски снимали?] Да, да. И приходили 
не по приглашению, а кто хочет. Кто хочет, 
мог пойти в этот дом [РЕФ].

Однако «молодыми» старались не де-
лать женатых и замужних, выбор падал 
на вдовствующих и разведенных. Игра 
проходила в системе ролевых отноше-
ний, о которой пишет Л. М. Ивлева [3. 
С. 27]: мужчину могли переодеть «не-
вестой», а женщину посадить «жени-
хом». «Гости» выбирались среди всех 
присутствующих.

[Из кого выбирали жениха и невесту?] Ну, 
конечно, женатых и ж… самое, замужних 
не сажали, но таких там… Хто-то, может 
быть, вдова, хто-то был, там, либо, там, 
разведённые, ну, выбирали, сажали. ‹…› 
[Как на цыганской свадьбе выбирали, кто 
будет кумом, кто остальными?] Да просто, 
ну, просто, там: «Ты сего… Ты, вот, ну ладно, 
в прошлом γоду там этот был, этот, ну, в этом 
γоду ты будешь нявестой, ты женихом, там, 
ну, а вы там почётными гостями». [Они долж-
ны быть как-то наряжены по-особенному?] 
Нет, просто наряжали невесту с женихом, 
а остальные просто садились все ў чём, хто 
ў чём пришёл [НСВ].

[Это ведь как игра, было что-то, что 
делали наоборот?] Ну да, просто иγрали, 
ну, моγли переодеть мужчину невестой, 
посадить женщину женихом, то есть как, как 
заблаγорассудится было. ‹…› [Вы говорили, 
что мужчину могли нарядить невестой, как 
именно?] Платье свадебное одевали, фату 
одевали. [Настоящую?] Настоящую фату оде-
вали. ‹…› [Как одевали жениха?] Я же тебе 
γоворила, одевали платье свадебное и фату. 
[Это невесту, а жениха?] Костюм. [Обычный?] 
Обычный, обычный нормальный человече-
ский костюм, ну и с цветочком, соответствен-
но. Ну, можно было с цветочком, можно было 
без цветочка, без разницы [НСВ].

Специфика названия цыганская 
свадьба следует из ее прямой связи 
с обликом ряженых. Как замечает 
Л. М.  Ивлева, ряжению свойственно 
травестирование антропоморфных 
персонажей, среди которых есть пред-
ставители других этносов, например 
цыгане. Оно «представляет собой 
одну из реализаций перевернутости 
как основополагающего принципа 
окрутничества» [3. С.  92]. Сходство 
с внешним видом цыган создается за 
счет использования ярких длинных 
юбок и платков.

[Когда колядовали, что надевали, чтобы 
нарядиться в цыгана?] Всё, ну, вот, на лицо 
некоторые моγли одеть просто чулок, 
раскрашивали, либо, там, просто платок 
какой-то, щёки раскрасют, ну, то есть, что-
бы тебя просто не узнали. [Чем раскраши-
вали?] Хт… краской, ну красками, бураком, 
ну, чем в старину моγли раскрашиваться? 
Бурак, щёки натрут, уγоль в печке достанут, 
ресницы под… там, чер… это самое, бро-
ви подчернят побольше. [Соб.: Его же не 
отмоешь потом.] Отмывается, нормально 
смывается ўсё. Это уже последнее время 
здесь и помадой можно было и румянами 
подрумянить как-то было, а так чем? [Со]
ответственно, свекла, уγоль с печки, разу
красились, одели, чем длиньше, пышней, 
шили специально, одева… Ну, как бы, в… 
с лоскуткоў собирали, там юбки цыγанские 
шили, кофты такие, чтоб, ну, на цыγаней 
было больше похоже. [Вместо волос что-
то надевали?] Раньше пакли очень мноγо 
было, волосы, парики, сами делали из 
пакли — паклю скрутили, там, либо косу, 
либо, там, просто, как бы б, длинные, там, 
кому, ну, кому как надо было, тот так и де-
лал волосы [НСВ].

Очевидно, что колядование стро-
ится на стереотипе образа «чужого» 
в народной культуре. О. В.  Белова 
приводит примеры, как привлече-
ние «чужого» (этнического сосе-
да) к обрядам перехода могло быть 
средством защиты от нечистой силы 
[1. С.  81]. В  упоминаниях колядова-
ния информантами прослеживается 
клишированность образа «чужого». 
Л. М.  Ивлева отмечает, что «все об-
рядовые события действительно 
разворачиваются ряжеными в систе-
ме ролевых отношений: ‹…› кто-то 
представляет иное сословие или иной 
этнос» [3. С.  27]. Вместе с тем образ 
«цыгана» включает не только внешние 
атрибуты, такие как цветастый платок 
или длинная юбка, но и особенности 
поведения, приписываемые стерео-
типному образу «чужого».

[А что на застолье было? Посидели за 
столом и разошлись?] Посидели, попели 
песни… И танцы там, и пляски — всё, что 
хочешь, как у цыγан. ‹…› Как цыγане… 
колядовали [РЕФ].

С. В. Никульцева, д. Куминово Демидовского 
р-на Смоленской обл. 2024 г.  
Фото А. Б. Мороза



30

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Название цыганская свадьба ранее 
уже было зафиксировано на русско-
белорусском этнокультурном погра-
ничье: в соседнем Велижском районе 
так называли обходы домов ряжены-
ми с последующим пародированием 
свадебного благословения и застолья, 
проводившиеся на Всеядной неделе4 
[4. С.  170–171], а в д.  Доброселье со-
временного Монастырщинского района 
термин был зафиксирован в качестве 
обозначения застолья, организуемого 
ряжеными вечером на Святках после 
завершения колядования [7. С.  607]. 
Сведения в научной литературе, указы-
вающие на распространенность модели 
в регионе, позволяют предположить, что 
святочная «цыганская свадьба», описан-
ная в зафиксированных нами наррати-
вах, вероятно, могла быть известна и за 
пределами Куминова. Подтверждение 
этому можно найти в материалах из 
других деревень Демидовского райо-
на. В  первую очередь стоит отметить, 
что в качестве основных персонажей 
святочного ряжения опрошенные нами 
информанты чаще всего называли 
именно цыган.

[А на Рождество что у вас делают?] Ко-
лядуют. Ну сейчас уже нет такого, а раньше 
колядовали. Я ж вот рассказывал, наряжа-
лись цыγанями вот [БАД].

Ну одеются в там, кто в цыγанок, кто, зна-
ешь, ў Бабу Яγу. Но приходют там, танцуют, 
там ну так, ўо такое было у нас, ну. А тогда, ну, 
мы их дарим чем-нибудь, ну кто, что у коγо 
есь, ўо [ШМИ].

[У вас колядовали на Рождество или на 
Старый Новый год?] На Старый Новый γод. 
Один день. [Только один день?] Один день 
ходили. Да ну, да, ходи… это было очень 
давно, ходили, да. [И что, как они?] Студенты. 
А ничего, пришли: «γа-γа-γа», кто ў цыγаней 
одет, кто во что одет, ну. И подавали. Ничего 
не пели, а просто «γа-γа-γа» да «γа-γа» [РГП].

В третьем из представленных выше 
фрагментов примечательно, что свя-
точные обходы домов относятся ин-
форманткой не ко всем Святкам, 
а именно к Старому Новому году, что 
соответствует модели описанной в Ку-
минове «цыганской свадьбы». Приме-
чательна характеристика ряженых как 
студентов, что относит колядование 
к категории молодежных развлечений. 
Это подтверждает нарратив, запи-
санный в Пржевальском, в котором 
говорится, что ходили колядовать «не-
замужние девчонки»; помимо прочего, 
в нем рассказывается о следующем за 
колядованием совместном застолье 
ряженых — празднике с танцами. Это 
позволяет провести дополнительные 
параллели с рассматриваемым нами 
обрядовым комплексом.

Там хозяйка должна была встретить 
этих γостей, то их приходила целая ватага, 
например, пятеро мал… и ходили, знаете, 
ну… незамужние девчонки… то есть ещё 
до замужества… Замужество там уже 
в деревне было… У тебя своя семья, тебе 
нечего беγать по колядкам. Ты уже свои… 
уже к тебе придут. А коγда ты девчонка — 
тю, тебе тоγда воля вольная. Значит, парни, 
девчонки собирались, и вот они тоγда 
ходили, тоγда их надо было привечать 
хозяйке, они тоγда… там мешок у них был 
и они, эти, поздравления хозяйкам, хозяйка 
им — γостинцы, то есть это было… Потом 
собирались в отдельный какой-то чей-то… 
доме, всё это вываливали, всё это делили, 
пировали. То есть праздник был вот в таком 
стиле. Танцевали, то есть это было… хоро-
шее такое время [ГНВ].

Стоит обратить внимание на следу-
ющий текст, записанный в д.  Петра-
ково (с 2004 г. входит в Пржевальское 
городское поселение): несмотря на 
фрагментированность воспоминаний 
информантов, им удается вспомнить 
о двух разных святочных обходах 
домов  — на Рождество и на Старый 
Новый год, один из рассказчиков, бу-
дучи ребенком, ходил на Рождество, 
в то время как на Старый Новый год 
«ходили другие». Если сопоставить это 
с приведенным выше нарративом из 
Пржевальского, то можно предполо-
жить, что выражение «ходили другие» 
(не дети) в отношении обряда в канун 
Старого Нового года означает участие 
в нем старшей молодежи  — девушек 
и парней.

[Песни пели?] [ЗНН:] Да мы разные песни 
пели. А, колядовать тоже, зде… это. [На 
Новый год?] На… зим-зимой, зимой, на 
Рождество, Старый Новый γод. [Расскажи-
те, как?] Ну… [На Старый Новый год?] Да. 
Колядова… с шестого на седьмое мы ко-
лядовали всеγда. Разукрашиваем лица там. 
Уγлём натрём, ну, да… [ССИ:] Ну, на Старый 
Новый γод, наверно, Коль. [ЗНН:] Нет, мам, 
с шестого на седьмое мы ходили. [ССИ:] А, ну 
коляду ́шки, ну да. [ЗНН:] А на Старый Новый 
γод, это Старый Новый γод, это там не то. Это 
ж там уже друγие потом ходили.

Исходя из представленных данных, 
мы можем сделать вывод, что куми-
новская «цыганская свадьба»  — это 
результат трансформации относяще-
гося к празднованию Старого Нового 
года молодежного обрядового ком-
плекса, существовавшего в прошлом 
в схожей форме в деревнях и селах 
в окрестностях Пржевальского. Ис-
пользование свадебных образов в тек-
стах и обрядах колядующей молодежи, 
вероятно, является повсеместным 
в локальной традиции Смоленской 
области: так, персонажами большого 
числа «колядных песен», опублико-
ванных в Смоленском этнографиче-

ском сборнике В. Н. Добровольского, 
являются жених и невеста. Особого 
внимания, на наш взгляд, заслуживает 
колядка, записанная в д.  Даньково, 
ныне находящейся в Починковском 
районе, текст которой прямо подразу
мевает жонку или молодую как воз-
можную плату для каляды.

Паехала Каляда с канца ў канец,
Каляда, Калядица ж мыя!
Зашла Каляда к Андрею на двор.
Паня Андрей, чим даруешь Каляду,
Каляду, Калядицу ж маю:
А ти жонкыю, ты пшонкыю,
Ти молодыю Аўдоткыю?
Паехала Каляда с канца ў канец,
Заехала Каляда к Устину на двор.
Паня Устин, чим даруешь Каляду,
Каляду, Калядицу ж маю:
Ай, ти жонкыю, ти пшонкыю,
Ти молодыю Татьяныю?
Паехала Каляда с канца ў канец,
Каляда, Калядица ж мыя! [8. С. 15].

Примечательны также факты фик-
сации на территории современной 
Смоленской области сведений о святоч-
ных целовальных играх. В упомянутом 
ранее сборнике В. Н.  Добровольского 
в разделе «колядные песни» присут-
ствуют два текста, исполнявшиеся во 
время игры, участниками которой на-
званы «девки и парни»: парень ходит 
вокруг хоровода, выбирает из девушек 
«невесту» и «тещу», целует их, после 
чего то же самое проделывает другой 
парень [8. С.  45–46]. Отталкиваясь 
от того, что именно подобные игры, 
а не гадания являются традиционным 
элементом совместных святочных 
посиделок неженатых парней и неза-
мужних девушек [5. С. 12], можно пред-
положить, что «цыганская свадьба» 
изначально завершалась не гаданием-
«жировом», а игрой, подобной опи-
санной выше. Появление гадания в су-
ществовавшей в Куминове вариации 
«цыганской свадьбы», по всей види-
мости, произошло вследствие утраты 
обрядовым комплексом реконструи-
рованного нами статуса молодежного 
развлечения, в результате чего место 
заключающей его целовальной игры 
могло занять актуальное для всех воз-
растов гадание-«жирово».

Примечания
1 См. публикацию К.  В. Волынской 

в этом номере журнала.
2 Здесь и далее знаком γ обозначается 

фрикативный звук [г].
3 По словам информантов, во время 

гулянья в доме собирались люди всех 
возрастов, в том числе и дети, однако 
они, по всей видимости, не исполняли 
ролей в игре.

4 Начинается за три недели до начала 
Великого поста, в эту неделю можно есть 
скоромную пищу ежедневно, не соблюдая 
постов по средам и пятницам.



31

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Литература
1. Белова О. В. «Другие» и «чужие»: 

представления об этнических соседях 
в славянской народной культуре  // 
Признаковое пространство культу-
ры  / отв. ред. С. М. Толстая. М., 2002. 
С. 71–85. 

2. Гура  А. В. Свадьба символиче-
ская  // Славянские древности: этно-
лингв. словарь: в 5 т. / под общ. ред. 
Н. И. Толстого. Т. 4. М., 2009. С. 552–556.

3. Ивлева  Л. М. Ряженье в русской 
традиционной культуре. СПб., 1994.

4. Качулина Л. А. Велиж — мой город 
родной. Очерки по истории города Ве-
лижа и Велижского района. СПб., 2010.

5. Морозов И. А. Женитьба добра мо-
лодца: Происхождение и типология тра-
диционных молодежных развлечений 
с символикой «свадьбы»/«женитьбы». 
М., 1998.

6. Пропп  В. Я. Русские аграрные 
праздники. Л., 1963.

7. Смоленский музыкально-этногра-
фический сборник. Т. 1. Календарные 
обряды и песни. М., 2003.

8. Смоленский этнографический 
сборник. Ч. 4  / сост. В. Н. Доброволь-
ский. М., 1903.

9. Чичеров В. И. Зимний период русско-
го народного земледельческого календаря 
XVI–XIX веков (Очерки по истории на-
родных верований). М., 1957.

Список информантов
БАД  — Бардюков Александр Дми-

триевич, 1963 г.р., род. в д. Акатово Де-
мидовского р-на, живет в д. Переселье.

ГНВ  — Гришанова Надежда Ва-
сильевна, 1958  г.р., род. в д.  Чижаки 
Демидовского р-на, живет в пгт Прже-
вальское.

ЗНН  — Зайцев Николай Николае-
вич, примерно 1984  г.р., род. и живет 
в д. Петраково.

НСВ — Никульцева Светлана Влади-
мировна, 1974 г.р., род. в г. Рудня, с двух 
месяцев жила в д. Куминово, затем жила 
в разных городах России, с 2017 г. по-
стоянно живет в д. Куминово.

РГП  — Романова Галина Павловна, 
1956 г.р., род. в д. Тверды Демидовского 

района, с 1974 г. живет в пгт Пржеваль-
ское. 

РЕФ  — Рокова Евгения Федоровна, 
1946 г.р., род. в д. Бобыли Духовщинско-
го р-на, в детстве переехала в д. Кумино-
во, 20 лет жила в Екатеринбурге, в пожи-
лом возрасте вернулась в д. Куминово.

ССИ — Свешникова Светлана Ива-
новна, примерно 1960 г.р., живет в д. Пе-
траково.

ШВ  — Шеметов Василий, 1991  г.р., 
род. и живет в д. Михайловское.

ШМИ — Шеметова Милия Ивановна, 
1950  г.р., род. в д.  Замошье Демидов-
ского р-на, после окончания техникума 
переехала в д. Михайловское. 

В работе использованы результаты 
проекта «Язык, литература, культура 
в историческом и социальном измере-
нии», выполненного в рамках Програм-
мы фундаментальных исследований 
НИУ ВШЭ в 2025 г.

Статья поступила в редакцию 
5 апреля 2025 г.

ОБРЯД «ВЕНЧАНИЯ КОРОВ»  
В ДЕМИДОВСКОМ РАЙОНЕ СМОЛЕНСКОЙ 
ОБЛАСТИ

Лаура Арифовна Мамедова,
студентка, Национальный исследовательский университет  
«Высшая школа экономики» (Москва) 

Аннотация. В  статье рассматривается обряд «венчания коров» в Демидовском 
районе Смоленской области на основе материалов экспедиции НИУ ВШЭ 2024  г. под 
руководством А. Б. Мороза. Проводится сравнение с ранее зафиксированными данными 
по Велижскому району (2013 г.). Особое внимание уделено хронологическим особенностям 
исполнения ритуала (Троица, Духов день, Егорьев день), его структуре, роли пастуха и 
символике венка. Анализируются изменения в обрядовой практике, связанные с угасанием 
традиционного пастушества и трансформацией скотоводческого цикла. Подчеркива-
ется многофункциональность венка: он выступает как оберег, элемент праздничного 
украшения скота и средство социального взаимодействия между пастухом и хозяевами 
животных.

Ключевые слова: обряд «венчания коров», Троица, пастух, венок, скотоводческий 
цикл

В 2018  г. М. Н.  Власова опубли-
ковала статью  [4], подробно 
описывающую обряд «венча-

ния коров», который фиксировался 
в д.  Шумилово Велижского района 
Смоленской области в период с 1982 
по 1985  г. В  результате многолет-
них наблюдений и взаимодействия 
с местными жительницами автору 
удалось зафиксировать местное 
исполнение «венчания» со множе-
ством деталей: состав шумиловского 
троицкого венка, его «ритуальную 
ценность». Разные варианты об-
ряда были зафиксированы и в То-
ропецком районе Тверской области 
и описаны С. А. Ситниковой [6], что 
помогло расширить представления 
о «богатой ритуальной роли зелени 
в Троицкой обрядовой практике» 

[6.  С.  49] этого района. В. В.  Вино-
градов также фиксирует локальные 
варианты обряда, преимущественно 
обращая внимание на то, что в аре-
ал обряда входят западные районы 
Тверской области, север Смоленской 
и юг Псковской областей; подобные 
действия отмечены и в Витебской об-
ласти Белоруссии. Он поэтапно ана-
лизирует каждый элемент, указывая 
на устойчивые сочетания элементов 
обряда и очерчивая географию  [1; 
2]. В 2014 г. А. Б. Мороз опубликовал 
работу  [5], в которой тоже осве-
щаются локальные детали обряда 
в Велижском районе Смоленской об-
ласти, дополнившие общую картину. 
Назовем главные детали, на которых 
было сконцентрировано внимание 
в работе А. Б. Мороза.

• В местной традиции наимено-
вания праздников Троица и Духов 
день не совпадают с общепринятыми: 
Духов день отмечается в воскресенье, 
а Троица — в понедельник.

• Для плетения венков использова-
лась чаще всего береза, но отмечалось, 
что ее было недостаточно — вплета-
лись ветки калины, клена, цветы. На 
Духов день венки плел пастух, вешал 
корове на рога, мог принести венок 
и отдать хозяйке.

• Хозяйка, получив венок, должна 
одарить пастуха: продуктами  — яй-
цами (в том числе и крашенными 
к Троице, которые заготавливают 
заранее  — на Духовскую субботу) 
и др. — или деньгами.

• Венки снимали с коров, сохра-
няли, вешали в хлеву перед двериной 
снутри и  т.д., забрасывали на пото-
лок хлева до следующего года. Венок 
выполнял функцию оберега от злых 
духов, но мог использоваться и как 
лечебное средство.

В  настоящей работе мы срав-
ним результаты экспедиции 2013  г. 
в Велижский район под руководством 
А. Б.  Мороза и данные, полученные 
в ходе экспедиции Национального 
исследовательского университета 
«Высшая школа экономики» 2024  г. 
под его же руководством, работавшей 
в соседнем, Демидовском, районе.

Обряд «венчания коров», по со-
бранным материалам, совершается 
преимущественно на Троицу — в вос-
кресенье, когда завивают березы, но 
есть несколько упоминаний, что он 
проводился на Духов день, то есть 
в понедельник, и два упоминания 
Духовской субботы. Отметим, что 
по данным, собранным В. В.  Вино-



32

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

градовым, в Демидовском районе 
«венчание» в основном совершается 
в Духовскую субботу или на Троицу, 
то есть «приурочено к троицкому 
циклу народного календаря» [3. C. 2]. 
А. Б. Мороз обращает внимание на то, 
что в Велижском районе Смоленской 
области происходит смещение и об-
ряд совершается либо в Духовскую 
субботу, либо в Духов день, который 
отмечается в воскресенье. Ранее это 
смещение не описывалось исследо-
вателями, хотя было зафиксировано 
в некоторых текстах. А. Б. Мороз пи-
шет, что «название кануна праздника 
Духовская суббота выглядит вполне 
логичным  — по следующему дню, 
собственно празднику, которому она 
предшествует» [5. С. 3], и время ис-
полнения обряда объясняется «несо-
ответствием официального и местно-
го, народного, названий праздника» 
[5. С. 3].

В  публикуемых здесь материалах 
2024 г. (№ 8) есть упоминание обря-
да на Егорьев день, что может быть 
связано с утратой актуальности 
самого обряда из-за почти полного 
отсутствия коров. В таких условиях 
Троица как момент совершения важ-
ных скотоводческих ритуалов могла 
быть замещена Егорьевым днем, ко-
торый, возможно, приобрел большее 
значение в контексте первого выгона 
скота. Следовательно, происходит 
контаминация двух временных точек, 
связанных с важными событиями 
в скотоводческом цикле. К тому же 
на обряд сильно повлияло «падение 
“института пастушества”» [4. C. 430]: 

отсутствие такой важной фигуры, 
как пастух, привело к изменениям 
не только в традиционной практике 
«венчания», но и в сезонных выгонах 
стад.

Утром пастух  — либо кто-то из 
владельцев скота, чья очередь пасти, 
либо наемный  — выгонял коров 
в поле, делал им венки. За это хозяева 
животного должны были заплатить 
выкуп (№  1, 2). Обычно отдавали 
деньгами (№ 2, 5, 6 — магарыч), кто 
сколько может, или едой, предлагали 
выпить и закусить. Одновременно 
с этим отмечается, что давали яйца, 
причем указано точное количество — 
три (№ 7). Если в текстах, записанных 
в 2013  г. в Велижском районе, чаще 
всего в качестве платы упоминались 
яйца, то в 2024 г. — деньги. Пастуха 
считали зажиточным человеком (№ 6).

Венок плели из веток, преиму-
щественно из березовых, другие 
материалы не назывались. Однако 
было записано, как именно венок 
изготавливали: березовую ветку за-
кручивали вокруг рогов так, чтобы 
конструкция не развалилась, и зави-
вали (№ 7). По словам М. Н. Власовой, 
подобные формулировки указывают 
«не на особый вид венчания, а на 
способ укрепления венка на рогах 
животного» [4. С. 434].

Л. Н. Виноградова и С. М. Толстая 
отмечают многообразие ритуального 
употребления венка [3]. В статье есть 
указание на то, что у западных славян 
и в западных областях украинско-
белорусской зоны у венка более 
заметна функция оберега скота, схо-
жее применение венка наблюдается 
и в Демидовском районе Смоленской 
области (№ 3, 4, 6, 7).

По возвращении с пастбища венок 
с коровы снимали (это могли делать 
хозяйка или хозяин), его сохраняли 
в течение года: вешали в хлеву на 
гвоздь (№  6) или во дворе проти 
двярей (№ 5). Он использовался как 
оберег (№ 3, 4, 7), чтобы скотина не 
болела и в семье все было хорошо. 
Точных ответов на вопрос, что дела-
ли с венком по прошествии года, нет, 
однако информанты предполагали 
следующие варианты: могли сжечь по 
аналогии с вербой (№ 3), выбросить.

В итоге, венок в обряде выполняет 
несколько важных функций: служит 
оберегом и украшением для скота, 
выступает в качестве предмета для 
выкупа, то естьпозволяет пастуху 
требовать плату за свои услуги, 
а для хозяев животных это важный 
элемент ритуального празднования 
в честь пастуха.

1. Потом, следующий  — это был та-
кой, наверно, Духовская… Духоў день 
и Троица. Это в субботу шли на кладбище 
поминать усопших, а в воскресенье за-

вивали венки на берёзах и эти тоже, хто 
в поле выγоняли1, хто… чьи коровы ў 
поле паслись. Животным венки завивали, 
вешали на роγа, она шла домой, за это, 
ну, хозяин пастуху давал выкуп. А потом, 
после обеда отмечали, всех приносили, 
хто большой тоже, на луγу пели песни, 
отмечали [УТИ].

2. [Вы сказали про венки, которые на 
скот вешали, а зачем это делали?] Ну я не 
знаю, такой обычай, заγадывали, а черезь 
на деревьяў завязывали, заплетали вен-
ки, через неделю приходили смотреть. 
Заγадывали желание, если оно завяло, 
значить не сбудется. То есть ветки не 
ломали, ничеγо, их просто заплетали ў 
венок. А если зелёный венок, то сбудется 
желание. Ну я даже, честно сказать, не 
моγу, у нас всеγда это было так, может, 
как обереγ потом этот венок γод висел 
на хлеву у коровы, а так коровы шли 
с венками с поля. А потом выдавали этим, 
пастухам, хто завивал вянки, это, выкуп. 
Что-нибудь выдавали. [А  что в качестве 
выкупа давали?] Ну, в основном давали 
что? Выпить и закусить. Деньγами-то 
сильно… Откуда у людей у сельской мест-
ности были деньγи? Ну хто-то отдавал, 
може, три рубля там, пять. Ну, не рубли, 
а как… ну, стоимость этой выпиўки, скока 
там в этот момент стоило. Вот был такой 
обычай. У нас такой был обычай. У друγих 
не знаю, как [МНА].

3. [А что делали с венком через год?] 
Вы знаете, наверно, может быть, выбрасы-
вали, мож, сжиγали. Да, это же считается 
как та ж самая верба, вот она же γод стоит, 
освяшшають вербу в Вербное воскресе-
нье, γод стоить, и надо ж её сжечь потом. 
Эту… ну, я не знаю, как в этих, допустим, 
в квартирах там это, ну мы-то на земле 
жили, у нас-то печки это стопишь и со-
жжёшь, и новый пучок этот γод стоить 
следуюшший. Так же самое и венок этот. 
Для животных. Тоже он сохранял как бы, 
как обере ́γом считался, висел на хлеву 
и всё [УТИ].

4. [Когда была засуха, не украшали 
девушку ветками?] Нет, не девушку, это 
не засуха… у нас, вот, я γоворила, что на 
Духоў день, на Троицу ходили в рошшу. 
Там завивали… называлось… ой, не на 
Троицу. На Духов день ходили… а на 
Троицу завивали берёзки. Как вот, одну 
берёзку и друγую. И  вместе веточки… 
а потом через неделю развивали, вот. 
А  девушек  — нет, так не делали. [Зачем 
венки плели?] Ну я не знаю, я не знаю, 
понимаешь? [Соб.: Для чего-то же это де-
лают.] Сейчас нет, сейчас у нас не делают. 
У нас был один… ветврачом тоже работал. 
Ну, он если попадал в поле, значит, короў 
пас, то он каждой венки на γолову делал 
[смеется]. [Для чего?] Ходили коровы 
с венками в этот день. [Когда была его 
очередь пасти?] Да, да. Если попадал 
в этот праздник. [Именно в праздник?] 

А. Д. Бардюков, д. Переселье Демидовского 
р-на Смоленской обл. 2024 г.  
Фото А. Б. Мороза



33

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Да. [Для чего он это делал?] Ну, я не знаю, 
завивали вот венки, приносили берёзу 
к дому, ставили, да, к дому, завивали… 
Ну, оберёги всё или как. Обереги [ЖЛТ].

5. [Коровам не вешали?..]
[ЯМС:] А! Вянки? Вешали. У  Духовсь-

кую, это, суббота родительска, а Духа как 
было, да. Завивали вянки, коровам веша-
ли, на роγи вешали. Чьей корове вянок 
сделали, хозяин плотить. Корова придеть 
з вянком домоў, да. [Кто их делал?] Пастух 
у поле. [Пастух делает, и ему платят?] Да, 
да, обязательно. А как же: он же вяночек 
корове прививаў. Вяночек  — корова 
придеть  — сымешь, вон повешай коло 
хлева, коло двярей. Да. [Снаружи или вну-
три хлева?] Не, ‹…› в сярёдке, так что… 
[С  улицы вешали?] Ну, во дворе, проти 
двярей, да. [Долго он там висит?] А пуская 
висить, он же не мешает никому, пускай 
висить. И высохнеть, висит, да и всё. [Из 
чего венки?] З бярёзы. [Что пастухам за 
это давали?] Деньγи. [Прямо деньги?] 
Да. [Много?] Ну, хто, не знаю я, хто что, 
хтоскоко. ‹…›. [Родительская суббота — 
это Духовская?] Да. [А в воскресенье?..] 
Вянки завивали. 

[А Троица когда?]
[ЖЗС:] Это и есть Троица.
[ЯМС:] Это ж и есть Троица. О, у мяне 

завивали один γод на бярёзе на вон той. 
γармошка была, ой! Это ко[г]да была мо-
лодая, а тяперь же ўсё, стара.

6. [БАД:] Ну, Духов день наступает на 
сороковой день после Паски. Это пошло 
поверье оттуда, коγда хоронили, допу-
стим, человек умер, вот… это как бы… 
ну, Паска, допустим, мы, к примеру, берём, 
вот человек умер — через девять дней — 
это Радоница, а через сорок дней — это 
Духов день. Духов день — это, допустим, 
суббота, а на второй день Троица. Значит, 
вот, завивают венки на Троицу, как уже 
вот моя жена.

[БН:] γоворила, что… и скоту вешают, 
и… Ну, с берёзки хто… что… вот, в поле 
γоняют… Даже пастухи раньше были, как 
бы пастухи профессиональные, значит — 
деревня нанимала пастуха, ему платили, 
кормили его, ну, пастух считался зажи-
точным. Вот он завивает венки и вешает 
коровке на роγа, ну там, чтобы скотинка 
не болела, ну, и чтобы в семье всё хоро-
шо было. Када, значит, корова, допустим, 
приходит домой, то хозяйка или хозяин 
снимает венок и вешают… ну, в хлеву на 
γвоздичек. [Пастуху за это что-то дают?] 
Пастуху да, соответственно, какой-то там 
маγарыч или что. [Или рубль?] Да, или 
рубль, да, да, да, да.

7. [На Духа — а что это за день?] Дух 
и Троица. Вот эти во дни, завивали вянки. 
Ну. Сначала суббота, Духовская называет-
ся. Ходили на кладбище поминали. Потом 
на Духа завивали венки, на Троицу. Ну. 
[Дух и Троица — это один день?] Тут три 
дня праздновали. Родительская суббота, 

потом Троица, потом Духа  — три дня 
праздники. И вот на Духа завивали вянки. 
А  потом, через няделю, их развивали, 
заγадывали желания, завязывали на бя-
рёзках, так бантики вешали. Ну, в обшем, 
красиво было, девочки, красиво. [Как 
делали на березах эти венки?] А так: во 
брали две веточки и заплетали одна за 
одну так. Коровам у поле вянки делали. 
Придуть, коров… Раньше ж коровы  — 
они ж к рукам подходили… возьмуть 
ветку бярёзовую, закрутять вокруγ роγ, 
завьють, ‹…› уж там чтоб не развалилось. 
Корова придеть домой с вянком, тада 
уже хозяйка… Пастухи, хто у поле за-
вивал — там хто три яйца, хто и бутылку 
может дать там за вянок. Во и тако… 
[Это пастухам?] Пастухам, да. [А  яйца 
почему им давали?] Ну так. Ну ко[г]да 
три, хто скоко, хто скоко моγ. Хто скоко 
моγ, так и давали. Ну. [А зачем коровам 
венки делали?] Ну так Духа — завивали 
вянки. И вот и скотине завивали. Може, 
какой-то обереγ это быў для скотины. Я не 
моγу вам сказать. Я знаю, что это делали. 
[А  всем коровам завивали?] Которую 
поймают у поле [БВА].

8. [А Троицу что делали?] 
[ЗНН:] Нет, на Троицу мы явно ничего 

не делали. [Веночки никакие не плели?] 
Не-а. Мам, а коγда коров мы выγоняли 
в поле? 

[ССИ:] На Еγория. [Выгоняли коров 
в поле?]

[ЗНН:] В поле, да. [Просто выгоняли?] 
Ну там потом тоже костры жγли, там шо-
то, ну. Ну короче, обычай был тоже, венки 
они чё-то там делали, да, мам?

[ССИ:] Уγу. [Для кого?] Да коровам. 
[ЗНН:] Ну, коровам. [Это чтобы как-то 

корову уберечь?] Я не знаю, может быть, 
это…

[ССИ:] Да просто так, такая, так ужо в… 
принято было.

[ЗНН:] Ну, праздник такой был.
[ССИ:] Ну, не всем, конечно, коровам 

вешали, которая даст повесить, а которая 
не даст.

[ЗНН:] Ну да.

Примечания
1 Здесь и далее знаком γ обозначается 

фрикативный звук [г].

Литература
1. Виноградов В.  В. Троицкое «вен-

чание» коров (локальные варианты об-
ряда) // ЖС. 2011. № 3. С. 2–4.

2. Виноградов В. В. Троицкое «венча-
ние коров»: локальные варианты обряда 
(По материалам русско-белорусского 
пограничья)  // Северобелорусский 
сборник: обряды, песни, наигрыши, 
плачи, ворожба: сб. науч. ст. и матер. 
Вып. 1 / ред.-сост. А. В. Ромодин. СПб., 
2012. С. 65–87.

3. Виноградова Л.  Н., Толстая  С. М. 
Венок  // Славянские древности: этно-
лингв. словарь: в 5 т. / под ред. Н. И. Тол-
стого. Т. 1. М., 1995. С. 314–318.

4. Власова М.  Н. Прозаический 
фольклор Велижского и Руднянского 
районов Смоленской области; Троиц-
кая обрядность // Из истории русской 
фольклористики. Вып.  11. К  юбилею 
Валерии Игоревны Ереминой  / отв. 
ред. А. Ф.  Некрылова. СПб., 2018. 
С. 425–458.

5. Мороз А. Б. Обряд «венчания ко-
ров» в Велижском районе Смоленской 
области // ЖС. 2014. № 3. С. 3–6.

6. Ситникова С.  А. Функциониро-
вание традиционной весенне-летней 
обрядности в современной культуре 
Тверского региона // Вестник славян-
ских культур. 2010. № 1. С. 43–50. 

Список информантов 
БАД  — Бардюков Александр Дми-

триевич, 1963 г.р., род. в д. Акатово Де-
мидовского р-на, живет в д. Переселье, 
работает в Доме культуры в д. Заборье. 
Учился на историческом факультете 
в Смоленске, прожил там семь лет. 
Муж БН.

БВА — Байкова Вера Александровна, 
1959 г.р., род. в д. Протокина Гора, неко-
торое время жила в д. Гласково, живет 
в д. Протокина Гора. Работала дояркой. 

БН — Бардюкова Наталья, 1964 г.р., 
д. Петрочаты Демидовского р-на, жи-
вет в д. Переселье. Училась в медучили-
ще, фельдшер, в д. Переселье приехала 
по распределению. Жена БАД.

ЖЗС — Жидкова Зинаида Сергеев-
на, примерно 1960 г.р., живет в д. Ми-
хайловское. Соцработник.

ЖЛТ  — Жаворонкова Лидия Ти-
мофеевна, 1952 г.р., род. в д. Луги Де-
мидовского р-на, живет в д.  Заборье, 
работает ветеринаром. 

ЗНН  — Зайцев Николай Николае-
вич, примерно 1984 г.р., род. и живет 
в д. Петраково. Зять ССИ.

МНА  — Мозгова Надежда Алек-
сандровна, 1976 г.р., род. в д. Жеруны 
Демидовского р-на, в пгт Пржевальское 
живет примерно с 2009 г. Работала поч
тальоном, работает уборщицей.

ССИ  — Свешникова Светлана 
Ивановна, примерно 1960  г.р., живет 
в д. Петраково. Теща ЗНН.

УТИ  — Усова Татьяна Иванов-
на,1954  г.р., род. в Сибири, по рас-
пределению попала в Абакан, оттуда 
переехала в Севастополь. С  1990  г. 
живет в пгт Пржевальское.

ЯМС — Ярыгина Мария Сергеевна, 
1937 г.р, род. в д. Павлюченки Демидов-
ского р-на, жила в д. Буболево, потом 
в д. Михайловское. Работала на ферме.

В  работе использованы результа-
ты проекта «Язык, литература, куль-
тура в историческом и социальном 
измерении», выполненного в рамках 
Программы фундаментальных иссле-
дований НИУ ВШЭ в 2025 г.

Статья поступила в редакцию 
5 июня 2025 г.



34

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

МЕСТНЫЕ ПРЕДАНИЯ В ДЕМИДОВСКОМ 
РАЙОНЕ СМОЛЕНСКОЙ ОБЛАСТИ

Анна Сергеевна Кулакина,
студентка
София Евгеньевна Дубич,
студентка, Национальный исследовательский университет  
«Высшая школа экономики» (Москва)

Аннотация. В публикации приводятся нарративы о ландшафте, записанные в Де-
мидовском районе Смоленской области. Мы выделяем рассказы о святых местах, среди 
которых наиболее почитаемыми оказываются именно водные источники. Нами рас-
смотрены исторические и топонимические предания, в которых, помимо образа внеш-
него врага, важную роль играет фигура Н. М. Пржевальского, некогда проживавшего на 
территории названного в его честь поселка. На основе материала, собранного в ходе 
экспедиции в пгт Пржевальское, делается вывод о влиянии насыщенной военной исто-
рии края на его фольклорный ландшафт. В отдельную группу нами выделены рассказы 
местного населения о неоязычниках, приезжающих на «остров Рода», расположенный на 
озере Дго недалеко от д. Переселье.

Ключевые слова: святые места, источники, предания, топонимы, Н. М. Пржевальский, 
французы, поляки, неоязычники

Экспедиция Национального ис-
следовательского университета 
«Высшая школа экономики» ра-

ботала в пгт Пржевальское и окрестных 
деревнях в июле 2024  г.; публикация 
опирается на материалы, записанные 
в ходе этой экспедиции. Пржевальское 
до 1964 г. было небольшой деревней Сло-
бода. В 1881 г. путешественник и географ 
Н. М.  Пржевальский купил в деревне 
имение, после чего и началось развитие 
населенного пункта. В  1898  г. имение 
было признано заповедным, а в 1977 г. 
был открыт дом-музей Пржевальского.

МЕСТНЫЙ ЛАНДШАФТ 
И ВОЕННАЯ ИСТОРИЯ 
СМОЛЕНСКОГО КРАЯ
Немаловажное место среди преданий, 
бытующих в пгт Пржевальское и окрест-
ностях, занимают рассказы о почитае-
мых святых местах. Так, больше всего 
информанты рассказывают про святые 
источники неподалеку от поселка. Они 
отмечают, что в последние годы около 
Пржевальского количество почитаемых 
источников увеличилось. По замеча-
нию Я. Р. Кошелева, из-за насыщенной 
военной истории Смоленского края 
и его особого положения (Смоленск 
называли «щитом Москвы») значи-
мую часть преданий составляют те, в 
которых фигурируют иностранные за-
хватчики [1. С. 4–5]. Рассказы о святых 
источниках не стали исключением. 
Чаще всего иноземные завоеватели 
упоминаются в рассказах о Капличке1 — 
наиболее почитаемом местном роднике. 
Примечательно, что информанты на 
вопрос о его местоположении называют 
разные удаленные друг от друга деревни. 
Тем не менее все сходятся в том, что ис-
точник был обнаружен французами во 
время Отечественной войны 1812 года. 
Одна из рассказчиц даже говорит о том, 
что источник открыл Наполеон:

Это как шёл Наполеон, он там останавли-
вался вроде. Нашёл воду, которую это… это 
как они γоворили2, что язву лечила, ничего 
не знаю. Ну я сама была на этих источни-
ках, вода, конечно, чистейшая, вкусная. Ну 
а сейчас, она всё заросло, всё это… всё, 
закрылась эта лавочка, теперь выкопали 
более близ… это, ближнем месте, и ходят 
поклоняются, разницы никакой нет, как они 
сказали. Разницы никакой нет. Ну я и туда 
один раз ходила, смотрела. [Эти французы 
источник открыли и нашли?] Ну, видно… 
ну как шли на Москву, ну скорее всего, да, 
там [ВИ].

Я. Р.  Кошелев тоже фиксировал 
предания о французах и Наполеоне; 
в записанных нами интервью просле-
живаются некоторые параллели с его 
материалами. Рассмотрим, к примеру, 
предание о Куровом боре. Кошелев 
описывает, как французы, остановив-
шись переночевать в бору, проснулись 
от петушиного крика, испугались 
и захотели застрелить птицу, однако 
потерпели неудачу и ослепли. Потеряв-
шие зрение французы погибли в лесу, 
а единственный выживший повторял 
слово кур, лишившись рассудка [1. 
С.  146–147]. Сходный мотив видим 
в наших материалах.

К тому, что немцы — по прямой на Мо-
скву, французы до них, в тысяча восемьсот 
двенадцатом году, до них, до Москвы… 
И  вот в этом Куровом бору… Куров бор 
почему назвали? Французы вдруг якобы 
ослепли. Это легенда, конечно. Куриная 
слепота. Знаете, что это такое: в ночное 
время человек плох… вообще не видит 
почти. И  якобы они нашли там капличку. 
Капличка  — это же польское название. 
Здесь же поляки какое-то время тоже 
хозяйничали. И  якобы умы… умылись… 
Это родничок такой. Капличка — это как… 
[Соб.: Часовенка.] Ну как часовенка, да, над 

родничком. Умылись якобы из этого род-
ничка — и прозрели. И с тех пор вот этот 
лес стали называть Куров бор. Куриный бор. 
Куриная слепота — Куров бор. Вот так [УВН].

Локус связывается не только с фран-
цузами, но и с поляками. Сохраняется 
и мотив потери зрения, хотя инфор-
мантка не объясняет, почему солдаты 
ослепли. Основной акцент делается на 
связи топонима и названия болезни 
куриная слепота, в том числе на цели-
тельной силе источника.

Нами записаны рассказы об «обет-
ных» приношениях: монетах, рушни-
ках, лентах. По наблюдению А. А. Пан-
ченко, «обет — как средство адаптации 
различных жизненных проблем — одно 
из самых распространенных явлений 
в народном христианстве» [2. С.  83]. 
Однако интересным нам показалось 
объяснение одной из информанток, 
почему рядом с Капличкой повязывают 
ленты. По ее мнению, этот обычай по-
читатели переняли от солдат, оставляв-
ших лоскуты своей одежды в знак бла-
годарности за исцеление. Это указывает 
на уже упомянутое нами значительное 
влияние военных событий на восприя-
тие пространства местными жителями.

Все вяжут, и я вяжу. Ну, ленточку, как… 
вот такую ленточку отрываешь от себя. 
Щас тебе скажу, скажу, скажу, скажу. Вот это 
белые рубахи, да. Вот, обычно на перевязку 
и на всё. Вот белые рубахи, ну, э… в войну 
были. И это всё. Вот здесь… такой разрез, 
и что делали бойцы прежде всего  — это 
отрывали вот здесь себе ленту, чтобы, ну 
на перевязку, где-то шо-то надо завязать. 
А кода французы были, французы там тоже. 
Они думали-думали, что такое оставить на 
память хотя бы. И вот они вот этой ленточ-
ки… отрывал от себя эту ленточку… ну, вот 
такая вот, у кого больше, у кого меньше, 
и завязывали. Вот, ну и мы тоже попили, 
помылись и тоже завязали ленточку. Пере-
крестился и пошёл [ЕСЕ].

Предания, в которых переплетены 
мотивы чудес, происходивших от ис-
точников, и нашествия иноземных за-
воевателей, представляют собой специ
фику региона, однако зафиксированы 
и более широко известные сюжеты. 
Как везде, почитание источников но-
сит одновременно секулярный и ре-
лигиозный характер. В первом случае 
подчеркивается, что вода из них не 
портится, во втором — говорят об ис-
целениях: в основном ею лечат глазные 
и желудочные болезни, однако нами 
были записаны единичные нарративы 
об излечении от ангины и от паралича.

[Были ли случаи, когда человек за-
болел и святая вода помогла?] Был очень 
давно случай, очень давно, был колодец, 
вот санатория не было, а у нас здесь было 
баня, и такой ручей глубокий был, ключ, 



35

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

это было, наверно, в шестьдесят восьмом 
году, да, наверное, так вот. [Где санаторий 
ручей был?] Да, не доходя санатория, вот 
там финская баня сгорела, вот этот ручей. 
Девочка болела, была парализованная, 
её везде лечили. А  потом её стали класть 
в этот… [Соб.: Ручей.] Ручей, в этот источник, 
чтоб вода текла. И девочка начала ходить, 
но это было очень давно. Может, это вода 
помоγла, может, ещё что, я не могу сказать, 
это уже было давно [ШМГ].

[Соб.: Вы сказали, что в Сокорево есть 
родник.] Да. [А там что, туда тоже приходят 
исцеляются, воду набирают?] Да. Там всеγда 
воду берут и вода хорошая, и она никоγда 
не плесневеет ил… не запах, без запаха, 
вот сколько хочешь она простоит. [Это 
как святая вода?] Да. [И она не портится?] 
Да. [А  почему?] Ну, потому что святой ис-
точник [ЖЛТ].

Помимо того, применительно к по-
пыткам местных властей пресечь по-
читание источника, уничтожив его, 
возникают нарративы о наказании за 
святотатство.

Была такая… ой, как её… забыўся… лес-
ничая, Старовойтова. Забыўся по отчеству. 
Ну, и люди всё туда ходили, бросали копееч-
ки в этот… в родник в этот. Ну, родник или 
как-то. Пили воду эту, брали с собой, всё. 
Вот, а она такая ярая была коммунистка, 
ой. Что ты, что ты. Это… «Приγнать бульдо-
зера и закопать». Два бульдозера пришло, 
закопали. Это ў друγом месте… вылез, 
потом она поняла, что с ней что-то плохо 
сделалось. Она такая высокая, молодая, 
здоровая была женщина. Вот. Прислала от 
синяков [?] очистить всё. Вот так вот. Вот 
понимаешь ты, всё-таки что-то есть, да? Ну, 
спроси так, из-за чего. Вот. Ну, из-за чего… 
Алевтина Тимофеевна Старовойтова — щас 
вспомнил. Вот из-за чего это всё так? [ЕСЕ].

Опираясь на опыт систематиза-
ции сюжетов о святых источниках 
Ю. М. Шеваренковой, этот сюжет мож-
но отнести к одному из подвидов этио
логической легенды, повествующей 
о чудесном появлении святыни: «Сю-
жет развивается по схеме: нарушение 
святости объекта  — перевод родника 
на новое место. Ведущим является мо-
тив наказания за грехи» [4. С. 77]. Как 
и в описанной схеме, родник перево-
дится в другое место после греховного 
действия, а святотатцу «что-то плохо 
сделалось».

Названия озер в свою очередь могут 
быть тесно связаны с богатой военной 
историей Смоленского края. Образ 
внешнего врага возникает в рассказе 
о происхождении гидронимов Ржавец3 
и Поганое — озер, расположенных ря-
дом с городищем, отождествляемым 
с местом, где находился Вержавск, раз-
рушенный во время русско-польских 
войн XVII в.

И вот мы с моими ребятами [учениками] 
ходили туда в поход. И спрашивали у мест-
ных жителей, почему такие названия даны 
вот этим… И нам, знаете, тоже легенды сво-
его рода, нам сказали, что вот как раз, когда 
с поляками была битва, столько погибло 
наших русских воинов, что вода в Ржавце 
стала ржавой от крови. Вот так нам сказали 
местные жители. Я говорю: «А почему По-
ганое?» Оно рядом, они соединены между 
собой протоками. У нас очень многие озёра 
соединены между собой протоками. Он 
отве… они ответили, что якобы поганых 
было столько побито, а поганые — это вра-
ги, врагов было столько побито, что озеро 
начали называть Поганым, потому что оно 
было всё красное от крови вот этих поганых. 
Ну вот ещё одна легенда [УВН].

Пребывание поляков на территории 
нынешней Смоленской области от-
ражается и в рассказах о панах: «Жил 
коγда-то польский пан Михаил — от-
сюда название Михайловское»  [РЕФ]; 
«…пан ответил: “Пойду на Старое 
Дворище”. Ну вот так деревня и стала 
называться: Старый Двор» [АЕА].

В контексте нарративов о внешних 
врагах нередко возникают предания 
о кладах. Согласно В. К.  Соколовой, 
особенности исторического ландшафта 
(курганы, древние городища) поддер-
живают подобного рода предания [3. 
С.  36]. Курганы рассматриваются как 
вместилища кладов.

Прикиньте, там такие вот курганы, 
и короче, это, как его… И там вот, когда их 
хоронили, там даже золото находили. [А что 
за золото?] Ну ещё французское [М]. 

…γоворили, что γде-то там ходы есть, 
что там кто-то зарыл золото, что там γде-
то чего-то. [А  куда ходы ведут?] В  курγан, 
в курγан вот [ЖЛТ].

В сюжеты о кладах также вплетены 
мотивы об их нахождении кладоиска-
телями. Один из информантов вспоми-
нает, как в 1990-е гг. местные «поразво-
ротили» [ГПВ] польские могилы, чтобы 
найти зарытый в них клад.

ПРЖЕВАЛЬСКИЙ
Важное место в преданиях, запи-
санных нами в пгт Пржевальское, 
занимает фигура российского путе-
шественника Н. М.  Пржевальского, 
а  точнее, его фольклорного «двойни-
ка». Пржевальский воспринимается 
местными как «хозяин» поселка, его 
преобразователь. Стоит отметить, 
что распространенная история о том, 
что Пржевальский  — сын Сталина, 
основанная на их внешнем сходстве, 
хорошо известна среди местного на-
селения. Их родство чаще всего пре-
подносится в качестве давно опроверг
нутого факта.

На генетическом уровне доказано, что 
Сталин — не родственник Пржевальского. 
Хотя они похожи [ТИП].

Это леγенда. Развенчанная леγенда уже 
давно. Вот это всё проверялось. Вот. Он 
был в тех местах. Но вот не задействован 
в зачатии он был. Он похож на неγо, да [ВА].

Проживание Пржевальского на тер-
ритории Смоленской области отрази
лось и в топонимических преданиях. 
Одна из информанток вспоминает, 
что остров Багряный на озере Сапшо 
до его переименования национальным 
парком «Смоленское Поозерье» на-
зывался Погранным, так как по нему 
проходила граница между имениями 
Пржевальского и Минченкова. С  их 
соседством связано и происхождение 
названия западного берега озера Сап-
шо — Чертовой гряды.

А  знаете, почему Чёртова гряда? [Соб.: 
Нет.] Тоже не знаете? Чёртова гряда — это 
восточный берег… ой, западный, извините, 
восточный здесь, западный берег озера 
Сапшо. ‹…› Ну и вот когда Николай Михалыч 
[Пржевальский] решил выкупить всё озеро, 
сначала вот ‹…› по Погранному острову 
была его территория, но якобы… Есть тоже 
такая легенда… У нас сосед был, у отца там, 
у мамы, сосед, очень старенький человек. 
И  он рассказывал, что якобы Николай 
Михалыч перегораживал сетью озеро, так, 
чтобы рыба с его стороны не переплывала 
на сторону Минченкова. Якобы он сюда 
пустил налима там, самый вот… хотел, 
чтобы… А потом он у Минченкова выкупил 
всё озеро, и тогда граница между имением 
Пржевальского и имением Минченко[ва] 
уже проходила по вот этой гряде. То есть 
это Черто ́вая гряда. Черта  — граница. Ну, 
а народ: «Чёртова», — и всё тут. Никакого 
отношения к чёрту, естественно, она не 
имеет. Вот так, Чёртова гряда [УВН].

«ОСТРОВ РОДА»
На озере Дго, расположенном недале-
ко от д.  Переселье, находится остров 
Рода. Так он значится на Яндекс- и 
Гугл-картах, хотя это название неофи-
циальное и в Государственном каталоге 
географических названий не отражено. 
Приписываемый острову топоним 
связан с деятельностью участников 
различных родноверческих течений, 
которые дают собственные наимено-
вания элементам ландшафта. Говоря об 
острове Рода, наши информанты упоми-
нали сектантов (в некоторых вариантах 
язычников, неоязычников), которые 
посещали  / посещают находящийся 
на острове камень Рода, или же жерт-
венник. По словам настоятеля церкви 
в Пржевальском, облагораживанием и 
популяризацией этого места занима-
лись Владимир Хохряков и Дмитрий 
Беляев4, члены до недавнего времени 
существовавшего московского этно-



36

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

логического общества «Полк Перуна», 
которое организовывало экспедиции 
по «местам силы»5. Информант вспоми-
нает историю о том, как неоязычники 
требовали перенести высоковольтную 
линию электропередачи, мешавшую им 
проводить обряды.

Первый раз они вызвали во мне чувство 
радости, когда они поехали вот этой всей 
делегацией в наш Атомэнергосбыт с требо-
ванием перенести от их места силы линию 
электропередач высоковольтную. Потому 
что, оказывается, эти десять киловольт, 
которые там проходят, они энергетически 
мешают им подключаться к сущностям на-
ших предков, которые здесь когда-то рань-
ше были. Энергетики над ними, конечно, 
посмеялись очень хорошо, потому что где 
десять киловольт, а где души человеческие, 
как бы это может [нрзб.] сочетаться рядом 
вместе [ПДК].

Впоследствии неоязычники плани-
ровали соорудить капище в д. Баклано-
во, на месте городища, но столкнулись 
с противодействием со стороны мест-
ной епархии. Представители епархии 
обратились в Министерство культуры 
с требованием проведения проверки. 
В итоге капище было перенесено в д. Бо-

ровики на территорию дендропарка 
до возникновения нового конфликта 
с местной администрацией. Ранее они 
сотрудничали друг с другом: на сайте 
парка можно найти статьи от 2017 
и 2018 гг., посвященные развитию эко-
туризма за счет деятельности «Полка 
Перуна»6 и использованию националь-
ным парком современных технологий 
и биолокаций для определения «мест 
поселений и сакральных объектов 
славян-кривичей и дославянских куль-
тур»7.

В  рассказах местных жителей нео
язычники характеризуются негативно, 
как «чужие» — с точки зрения религи-
озной принадлежности. Называя их 
«сектантами», информанты тем самым 
выражают свое априорное негативно 
окрашенное или же настороженное 
отношение к представителям ново-
го религиозного течения. Более того, 
подобное обозначение подразумевает 
вторичность по отношению к вере 
«своих». Подчеркивается инаковость 
неоязычников, их речевое поведение 
(«кричали», «орали», «выли»), внешний 
вид («Заходят две девушки, явно стили-
зованные под язычниц, в таких вот осо-
бенных платьях да, льняных»  [ПДК]) 
и поведение («голые бегали»). 

[А что за камень на острове в озере Дго?] 
Ну, жертвенный, γоворят, какой-то. [А он 
давно там?] Ну, γоворят, с тех времён. [И там 
все время кто-то собирается?] Ну, сектанты, 
в основном, собираются. Вот приезжают. 
[Много приезжают?] Да, да, из Москвы. 
Ну их γоняют, сектантов, они тут же вот… 
Там Ярилово, дальше Шиши [современное 
название деревни — Заозерье], и они на-
ставили идолов и вот ездили доўγо. И там… 
шо они там делали? Ну, γоворят, там и γолые 
беγали, на том острове, около ка… этого 
камня, кричали, выли там [БАД].

Конфликт местного населения 
с язычниками усиливается рассказами 
о том, что последние стали скупать за-
брошенные дома в близрасположенных 
населенных пунктах. Информантка 
подчеркивает, что ей неприятно слы-
шать вой новых соседей-чужаков. 

[БН:] У нас вот тут беда приключилась. 
‹…› Вот у нас появились соседи, какие-то 
люди, которые нам не понравились с му-
жем. Приехали… [БАД:] Ну шо ты об эт… ну 
это они секта какая-то. [БН:] Ну, расскажу, 
может быть, в Москве там они… докладут. 
Приехало два автобуса, десять машин, 
буквально неделю назад. Люди стали вы-
ходить, я сижу вот так на лавочке. И пошли 

Озеро Сапшо (вид со смотровой площадки), национальный парк «Смоленское Поозерье». 2024 г. Фото М. С. Остроухова



37

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

все туда. А потом начался вой, началось… 
ор и началось всё прочее. [БАД:] Ну, к тебе 
не лезут? — Не лезут. [БН:] Ну, а мне непри-
ятно это слушать, вы понимаете? [Они там 
ссорились?] Что-то делают… [БАД:] Нет, 
обряд какой-то. [БН:] Нет, что-то делают, 
обряд какой-то совершают. Это мне не н… 
не понравилось. [Вы не видели?] Я слышу, 
не вижу, да. [Они все время тут?] [БАД:] Они 
только купили вот эти земли. [БН:] Нет ещё, 
первый раз токо были. Ну, они скупают 
усиленно наши дома. Вот один купили, вот 
тот купили, который передо мной. [Они 
же?] Это типа фирма какая-то, получается.

При этом камень, у которого со-
бираются неоязычники, местные за-
частую описывают с опорой на родно-
верческий дискурс: как жертвенный, 
находящийся на острове с языческих 
времён. Представления о таком ис-
пользовании камня, вероятно, лишь 
подчеркивают образ неоязычников как 
нежелательных или даже опасных чу-
жаков8. Еще один «культовый» камень 
расположен недалеко от д. Аносинки. 
Неоязычники попросили привести их 
к этому камню под названием Страж 
деревни одну из наших информанток 
(«Жители исстари — ну, в общем это 
опять-таки язычество — исстари ему 
молились» [УВН]). Информантка опи-
сывает совершаемый неоязычниками 
обряд в терминологии эзотерических 
практик.

Мы нашли этот камень. Они сначала всю 
траву выпололи, потом на колени стали 
вот так вот [кладет руки на стол и склоняет 
голову на руки], головы положили на кам-
ни и долго-долго-долго так сидели. У них 
какой-то гуру был. Потом я их привезла 
на Чистик [озеро приблизительно в 5  км 
от Пржевальского]. И на Чистике тоже все 
сели в позу лотоса какую-то и тоже как-то 
там вот сидели, на озеро смотрели, на Чис
тик. ‹…›. Я не помню. Они сказали, что они 
нашли друг друга по интернету и съехались 
сюда ‹…› со всей России. Вот так. [Соб.: Ин-
тересно.] Да. Был… был здесь Дима Колдун 
такой, тоже москвич. [Дима Колдун?] Да. 
А вы не знаете его? [Соб.: Нет.] Нет, не этот 
певец, Дима Колдун. Не певец. А  Дима… 
его на… стали называть Колдун, потому 
что он организовал у себя в Москве где-то 
такое туристическое агентство. Вот таких 
вот лю… собирал таких людей, которые 
любили вот эту вся… эзотори… терику 
вот эту всю [УВН].

Обязательно отмечается, что «нео
язычники»  — приезжие из Москвы 
или же со всей России. Интересно, 
что в наших записях неоднократно 
подчеркивается коммерциализация 
деятельности неоязычников: «Но мо-
сквичи на этом, я так понимаю, они 
думали сделать какой-то такой туризм, 
и чтобы это всё приносило какую-то 
копеечку» [ПДК]; «…это всё заработка 

денег, будем говорить так» [ЕСЕ]; «это 
типа фирма какая-то» [БН].

Подобные нарративы, как нам 
кажется, могут служить способом 
десакрализации неоязыческих об-
рядов. Так, в представлении «своих» 
вера «чужих» исходит из корыстных 
побуждений, а потому является не-
правильной, бездуховной.

Это тоже надо внушить до… такой сте-
пени вбить в мозγи кому-то, чтобы ходить 
там, ездить и с такой-то г… это ж не бес-
платно, вот, не бесплатно это всё, вот [ЕСЕ].

С  островом на озере Дго связан 
и другой сюжет — вне контекста род-
новерия. Правда, он был зафиксирован 
лишь единожды. 

Ну, как бы там раньше γоворили так, 
что раньше барин барыню возил туда. ‹…› 
Туда просто время от времени бывают 
сектанты, приезжают, ну, и в основном зи-
мой пройдут, сходят. И там ещё есть место 
с левой стороны — не знаю, я давно очень 
там был — вот, раньше у них там была Лада 
[делает жест руками, изображая что-то 
вроде холма или конуса]. Вот. И ходили они 
туда, ходили, орали — такие дела. [А что за 
барин и барыня?] Было, значит, пол-озера 
барыни, а пол  — барина, и они делили 
пополам, вот, да. И  как бы встречались, 
видно, время от времени. С этой стороны 
[на берегу] была баня. Ну это как бы шутка, 
наверно. Вот, и после бани барыня с дед… 
с этим, с барином ездили на остров. [Они 
не муж и жена. а сами по себе?] По всей 
видимости, да. Ну, это опять же, это скорей 
всего, шутка [ФВ].

На предания о местном ландшафте 
повлияли различные события, среди 
которых особенно выделяются вой
ны и пребывание в Смоленском крае 
Н. М.  Пржевальского. Культурный 
ландшафт изучаемой нами территории 
весьма разнообразен: помимо почита-
емых среди православного населения 
мест, встречаются также объекты 
культа, почитаемые представителями 
культуры New Age.

Примечания
1 Польско-белорусское слово «каплич-

ка» со значением ‘часовня’ используется 
тут как топоним, обозначающий кон-
кретный родник.

2 Здесь и далее знаком γ обозначается 
фрикативный звук [г].

3 Отметим, что «Ржавец»  — доволь-
но часто встречающийся в Смолен-
ской области топоним. В  округе есть 
сразу несколько одноименных деревень, 
все они находятся в разной степени 
удаленности друг от друга.  Также 
в Смоленской области протекают реки 
Ржавец и Ржавка.

4 Дмитрия Беляева впоследствии стали 
называть Дмитрием Колдуном. Одна из 
наших информанток связывает это с тем, 

что Дмитрий открыл туристическое 
агентство в Москве, в которое обраща-
ются интересующиеся эзотерикой люди.

5 Владимир Хохряков в одном из своих 
интервью для смоленской газеты «Ра-
бочий путь» объясняет, что на террито-
рии Демидовского района расположено 
множество «энергетически активных 
точек»: «А  энергетически активных то-
чек, умножающих энергию человека, 
в Смоленском Поозерье очень много. Не 
случайно древней силой этих мест во 
все времена пытались завладеть недруги. 
В  годы Великой Отечественной войны 
здесь неоднократно бывали экспедиции 
оккультистов из немецкого «Анненербе» 
(«Наследие предков»)». См.: На меридиане 
силы, или Мистические места Смоленского 
Поозерья. [Электронный ресурс]. URL: 
https://www.rabochy-put.ru/news/85015-
na-meridiane-sily-ili-misticheskie-mesta-
smolenskogo-poozerya.html.

6 Тайны далекого прошлого. [Элек-
тронный ресурс]. URL: https://www.pooze-
rie.ru/news/tajny-dalekogo-proshlogo/.

7 Хохряков  В. Презентация в РГО 
о Смоленском Поозерье. [Электронный 
ресурс].  URL: https://www.poozerie.ru/
news/prezentaciya-v-rgo-o-smolenskom-
poozere/.

8 И  все же Владимир Хохряков от-
рицает, что камень использовался для 
жертвоприношений: «Однако это не 
жертвенный камень славян, поскольку 
они никогда жертвы не приносили, 
никого не убивали. Славяне приносили 
требы — подношения богам. Это капище, 
посвященное Роду  — верховному богу 
славян  — основе-основ» (см.: Андрее-
ва  Т. На меридиане силы, или Мисти-
ческие места Смоленского Поозерья. 
[Электронный ресурс]. URL: https://www.
rabochy-put.ru/news/85015-na-meridiane-
sily-ili-misticheskie-mesta-smolenskogo-
poozerya.html.

В. Н. Усова, пгт Пржевальское Демидовско-
го р-на Смоленской обл. 2024 г.  
Фото А. Б. Мороза



38

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Фигура доброхожего в восточ-
нославянской демонологии 
остается слабо зафиксирован-

ной и нестабильной как в терминоло-
гическом, так и в сюжетно-мотивном 
плане. Сам термин доброхожие, впервые 
употребленный Г. И. Лопатиным в ис-
следованиях мифологических текстов 
Гомельщины, обозначал существ, 
сочетающих человеческие и поту-
сторонние черты [5]. В  более ранних 
материалах персонажи описываются 
как зловредные или, напротив, добро-
желательные духи; иногда приводились 
этиологические объяснения их про-
исхождения, например, как потомков 
некрещеных людей, изгнанных с земли 
[3.  С.  36–37;  4]. Однако в материалах, 

собранных в последние два десятиле-
тия, подобные интерпретации уже не 
встречаются [1. С. 14].

Как показывают полевые материалы, 
собранные Е.  М. Боганевой в 2002–
2004 гг. в Беларуси, фигуры, имеющие 
черты доброхожих, продолжают бы-
товать в памяти носителей, но более 
размыто. В ряде случаев информанты 
вспоминают об этих персонажах как 
о неведомых, но хороших или больших 
людях, которые не показываются, при-
чем название «доброхожие» в таких 
рассказах, как правило, не использует-
ся. Тем не менее описания этих духов 
совпадают с более ранними представ-
лениями как по функциональным, так 
и по внешним признакам.

Материалы, собранные в 2013–
2018  гг. в ходе экспедиций на русско-
белорусское пограничье1, представляют 
не столько устойчивый мифологиче-
ский персонаж, сколько серию разных 
персонажей на стыке человеческого 
и нечеловеческого. Их описания коле-
блются от антропоморфных до духо
подобных: они могут быть названы 
полевыми сторожами, хозяевами (или, 
в одном случае, хозяйкой), зелёными 
людьми, богатырями, чертями или 
вовсе не иметь названия. Такая «воль-
ность» в именовании и смешение функ-
ций вполне характерны для славянской 
демонологической традиции, особенно 
в том, что касается духов природных 
и домашних пространств. Как и многие 
другие фигуры низшей мифологии,  
доброхожие могут замещать функции 
лешего, домового, русалки и других ду-
хов, демонстрируя таким образом раз-
мытые границы понятий и повествова-
тельных моделей. Здесь же зафиксиро-
вано единичное именование фигуры бо-
гатырем. Эта деталь, как и ряд других, 
сближает наш корпус с материалами, 
собранными Е. А.  Дороховой в Ново-
зыбковском районе Брянской области 
[2]. В  обоих случаях подчеркивается 
промежуточная природа персонажа 
и его особое расположение к человеку. 
В собранных нами материалах, а также 
в исследовании Е. А. Дороховой просле-
живается устойчивый мотив пороговых 
природных пространств, обладающих 
особым сакрально-мифологическим 
статусом. В  частности, у Дороховой 
упоминается «дорога богатырей» [2. 
С.  37]  — тропа, на которой, согласно 
местным поверьям, слышны голоса 
или видны следы мифических существ. 
По традиционным представлениям, 

СЛЕД ДОБРОХОЖИХ: К ПРОБЛЕМЕ 
ОПИСАНИЯ НЕИДЕНТИФИЦИРУЕМЫХ 
МИФОЛОГИЧЕСКИХ ПЕРСОНАЖЕЙ НА 
БЕЛОРУССКО-РУССКОМ ПОГРАНИЧЬЕ

Елена Евгеньевна Фролова, 
Российский государственный гуманитарный университет (Москва)

Аннотация. В статье рассматривается образ доброхожего — слабо зафиксированного 
персонажа восточнославянской демонологии, сохраняющего черты промежуточного духа 
природных пространств. На основе материалов, собранных в 2013–2018 гг. на русско-
белорусском пограничье, анализируются тексты рассказов о встречах с персонажами, 
обладающими схожими чертами: статичностью, молчаливостью, доброжелательным 
или нейтральным отношением к человеку, появлением в пограничных зонах — как про-
странственных, так и временных. Выявляются общие мотивы и повествовательные 
стратегии. Фигура доброхожего рассматривается как маркер сакрализованных локаций 
и как условный образ, объединяющий разнообразные демонологические черты. Статья 
ставит вопрос о возможности реконструкции и дальнейшем функционировании образа 
доброхожего в современных нарративах.

Ключевые слова: демонология, мифологические персонажи, духи местности, дух-
покровитель, быличка, полевые материалы, доброхожие

Литература
1. Кошелев Я.  Р. Народное творчество 

Смоленщины: семейные обряды (от рож-
дения до свадебного пира). Легенды и пре-
дания. Смоленск, 1997.

2. Панченко А. А. Исследования в обла-
сти народного православия. Деревенские 
святыни Северо-Запада России. СПб., 1998.

3. Соколова В. К. Русские исторические 
предания. М., 1970.

4. Шеваренкова Ю.  М. Легенды о свя-
тых источниках (опыт систематизации 
сюжетов на материале Нижегородской 
области) // Вестник Нижегородского уни-
верситета. 2000. № 1. С. 77–84.

Список информантов
АЕА — Абраменкова Екатерина Алек-

сеевна, 1954 г.р., род. и всю жизнь живет 
в д. Старый Двор.

БАД — Бардюков Александр Дмитрие-
вич, 1963 г.р., род. в д. Акатово Демидов-
ского р-на, живет в д. Переселье. Семь лет 
прожил в Смоленске.

БН — Бардюкова Наталья, 1964 г.р., род. 
в д. Петрочаты Демидовского р-на, живет 
в д. Переселье.

ВА  — Владимир Александрович, 
1952  г.р., примерно с 1994  г. живет в пгт 
Пржевальское.

ВИ  — Валентина Ивановна, 1960  г.р., 
род. в Смоленске, прожила в пгт Прже-
вальское всю жизнь.

ГПВ — Грохольский Павел Викторович, 
1972 г.р., род. и живет в д. Михайловское.

ЕСЕ  — Ефимов Сергей Егорович, 
1960 г.р., род. в д. Борки Руднянского р-на, 
в пгт Пржевальское живет с 1990 г.

ЖЛТ — Жаворонкова Лидия Тимофе-
евна, 1952 г.р., род. в д. Луги Демидовского 
р-на, живет в д. Заборье.

М — Мария, 2000 г.р., род. и живет в пгт 
Пржевальское.

ПДК — протоиерей Димитрий Копей-
чиков, 1975 г.р., род. в Смоленске, живет 
в пгт Пржевальское с 2009 г.

РЕФ  — Рокова Евгения Федоровна, 
1946 г.р., род. в д. Бобыли Духовщинского 
р-на, в детстве переехала в д.  Куминово, 
20 лет жила в Екатеринбурге, в пожилом 
возрасте вернулась в д. Куминово. 

ТИП  — Ткаченкова Ирина Петровна, 
1955 г.р., род. в пгт Пржевальское, сейчас 
живет в Смоленске, в пгт Пржевальское 
приезжает на лето.

УВН  — Усова Валентина Николаевна, 
1951  г.р., род. и жила в д.  Тверды Деми-
довского р-на до ее упразднения, потом 
переехала в пгт Пржевальское.

ФВ  — Федоров Виктор, 1966  г.р., род. 
в д. Аносинки Демидовского р-на, живет 
в д. Переселье. 

ШМГ  — Шумова Мария Григорьевна, 
примерно 1955 г. р., род. в пгт Пржеваль-
ское, в молодости переехала в Смоленск, 
с 2000 г. живет в пгт Пржевальское.

В работе использованы результаты 
проекта «Язык, литература, культура 
в историческом и социальном измере-
нии», выполненного в рамках Програм-
мы фундаментальных исследований 
НИУ ВШЭ в 2025 г.

Статья поступила в редакцию 
5 июня 2025 г.



39

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

строительство дома на такой дороге 
приводит к его разрушению (например, 
пожару), что подчеркивает сакраль-
ность и запретный характер этих мест. 
В наших же текстах встречается мотив 
запрета наступать на след природного 
духа, пересекать зону его обитания или 
вступать с ним в зрительный контакт.

В  контексте записанных нами ин-
тервью фиксируется аналогичная идея: 
следы лесных духов или доброхожих 
считаются опасными для человека, по-
скольку наступание на них может при-
вести к блужданию в лесу или другим 
негативным последствиям. Эти «погра-
ничные» участки природного ландшаф-
та функционируют как своеобразные 
маркеры перехода между человеческим 
и потусторонним мирами.

Нередко информанты отказываются 
от интерпретации, ссылаясь на незна-
ние, однако при этом рассказывают 
о фигурах, обладающих характерными 
внешностью и поведением — статично-
стью, молчанием, необычной одеждой. 
Особенно важным оказывается их яв-
ление в местах пограничных — между 
полем и лесом, в сумерках, на границах 
человеческого присутствия, в местах, 
где они, по словам информантов, зда-
ются (см. текст № 4, где действие про-
исходит на конкретной дороге вдоль 
линии электропередачи). 

В  основном персонажи из нашей 
подборки не действуют напрямую  — 
они являются, стоят, смотрят, исчеза-
ют, поют или плачут, сбивают с пути 
или помогают выбраться из леса. По-
казательно, что эти мифологические 
существа в наших записях не вызывали 
у информантов страх в чистом виде. 
Скорее можно говорить об ощущении 
встречи с чем-то иным  — не вполне 
враждебным, но и не поддающимся 
рациональному объяснению.

Жанрово рассказы о доброхожих 
(будем условно называть так всех 
мифологических персонажей из под-
борки) варьируются от свидетельств 
о встречах с ними до фрагментарных 
поверий или объяснительных моделей 
(полевые сторожи показываются лишь 
людям, которые угодны Богу, см. текст 
№  1). Несмотря на малое количество 
записей, каждая из них позволяет 
реконструировать и дополнить спец-
ифический тип персонажа, частично 
сохраняющего черты доброхожих, за-
фиксированные в ранних источниках, 
и отличающегося от более устойчи-
вых мифологических образов (домо-
вых, леших, русалок и др.). Основной 
особенностью описываемых фигур 
становится их промежуточная приро-
да  — доброхожие и прочие существа 
и явления, которые то ли существуют, 
то ли кажутся. Они могут восприни-
маться как лесные, полевые, а иногда 
и как странствующие духи или люди, 
появляющиеся в «пограничных» ме-

стах. Первый текст нашей подборки 
показывает, как в народном пред-
ставлении мифологические существа 
образуют пограничные кластеры: одно 
пространство, где здается (в наших 
текстах это и конкретные места в лесу 
или поле, определенная дорога), может 
одновременно быть местом обитания 
русалок и появления доброхожих.

В Чериковском районе Могилёвской 
области Беларуси зафиксирован рас-
сказ (текст № 3) о встрече с полевыми 
сторожами  — высокими человекопо-
добными фигурами в белой одежде: 
штаны, гимнастерки, ремни и головные 
уборы, напоминающие буденовки. Эта 
быличка встроена в семейную мифоло-
гию: внуки просят бабушку рассказать 
про белых людей, и она вспоминает эту 
встречу.

Единожды встретился рассказ о стол-
кновении с лесовой/красавицей (текст 
№  2). Она появляется в пограничном 
пространстве (лес, поле), в антропо-
морфном облике, ее поведение непред-
сказуемо, и визуальный контакт с ней 
сулит что-то нехорошее. Имплицитно 
она, как и полевые сторожи и зеленый 
богатырь, воспринята и представлена 
как хозяйка природного пространства. 
Хотя эта женская ипостась лесного духа 
имеет с доброхожими исключительно 
ассоциативную параллель, мы включа-
ем рассказ о ней в настоящую подборку.

Тексты № 5–7 выглядят как рассуж-
дения информанта, на ходу придумы-
вающего ответ на вопрос собирателя: 
он не знает, но старается предполо-
жить, кто бы это мог быть. Попытка 
реконструировать образ доброхожего 
(например, как того, кто помогает вы-
йти из леса) хотя и спонтанна, но от-
сылает к устойчивой фольклорной идее 
о благожелательных духах-помощниках 
в пространстве леса — идее, которую 
мы находим и в более развернутых 
свидетельствах.

Группа мифологических персона-
жей, ассоциативно связанных с добро-
хожими, — это фигуры, демонстрирую-
щие высокую степень функциональной 
расплывчатости.  Они занимают про-
межуточное положение в локальной 
демонологической системе и пред-
ставляют собой синтетический образ, 
в котором переплетаются черты мно-
жества других персонажей. Эти фигуры 
сохраняют способность маркировать 
пограничные, переходные зоны и про-
цессы — как пространственные (луг/
лес, деревня/поле), так и временные 
(утро/день). Особенно часто это прояв-
ляется в моменты пути и перемещения: 
существа встречают человека на пути 
между двумя локациями.

Предлагаемые далее фрагменты 
интервью демонстрируют, каким об-
разом в устной традиции продолжает 
функционировать образ доброхожего, 
хотя и утрачивая статус отдельной 

фигуры, но становясь условной точкой 
входа в широкий спектр свидетельств 
о встрече с потусторонним. Важно, что 
доброхожий не тождественен лешему. 
Он действует по своим законам, не 
укладываясь полностью в привычную 
демонологическую иерархию. Его об-
раз менее пугающий, но при этом не те-
ряет потусторонней амбивалентности. 
Это все еще позволяет нам представ-
лять доброхожих не подкатегорией, 
а отдельной мифической единицей, со 
своей логикой и повествовательным 
весом2.

1. [Есть хозяин или хозяйка в лесу?] А вот 
ў лясу я вам расскажу. Коли я приехала 
с Германии [в войну БЕС была в трудовом 
лагере в Германии], завербовалися мы ў 
Могилёў. И  с сястрою с двоюродною. Ну 
и гро ́шей ж не было у нас, ну, отработаем, 
а тады на выходные дни зайцами едем на 
этым, на поезде, прицепимся де, и едем. Ну 
и доехали до Осовца, на Осовцы злозим, 
а тады ужо там была Иваноўка, Холо ́блин, 
Поля ́. И  тута во недалёко за нашим этым 
лугом… посёлок такий стояў, тута тоже 
люди жили, а тады лясок такий быў. И вот 
я у Холоблин ходила ў школу ў пятый, ў 
шастый класс. И вот часоў же тады у нас не 
было, а… коли мама ўстанеть, заўтрек коли 
сготовить, ти там ишчэ что-нибудь. Дак не 
знали, коли мы у школу выходили. То ли мы 
у чатырэ часы, то ли мы ў пять часоў выходи-
ли. [Утра?] Утра. Хто ее знаеть. Станеть ужо 
сяреть на этым, на дворе, ну и собираемся, 
это шэсть километроў же итить у школу, 
у Холоблин у этый. Ну и вот нам здавалися, 
говорили, что там живуть русалки, у этым 
ляску. Дак яны другий раз и пели. Мы при-
дем и станем, слухаем. И пели этыя русалки. 
И  плакали. [Рано утром?] Да, утром рано. 
Ну вот после обеда мы… ужо часы в два 
ж нас, наверно, выпускали из… со школы, 
кончали мы школу. Так идём, ну, после обеда 
нам ничёго не здавалося. А вот як утром мы 
ходили, дък нам ето всё здавалося. И плач, 
и песни, ето всё здавалося нам, ну. [Это 
утром, когда ещё не видно или уже видно?] 
Ну ужо станеть во сереть, мы выходили 
с хаты. Хто е знаеть, сколько время было. [Но 
ещё не совсем всё видно?] Ни, ищё не, серо 
так. Приходим мы у етый лясок, идём через 
яго, и во до половины ляска этого да ́йдем, 
и нам ето здавалось. И плач, песни, ўсё это 
здавалося нам. Мы послухаем, послухаем, 
придем, станем рассказывать — нам нихто 
ня верить. [Но вам говорили, что в этом 
лесу есть русалки?] ‹…› Етого нам нихто не 
говориў, а вот ето я своими вушами чула, як 
и пели, и плакали. Ну, пели дуже красиво. 
[Красиво пели?] Дуже красиво пели. А хто 
там пел, хто е знаеть. Ну и вот дальше. За-
вербовались мы ў Могилёў, и поехали з етою 
сястрою. ‹…› Побыли там, побыли. Хлебны 
карточки, гро ́шей соўсем мало дають. Жить 
не ш чэм. У дворе нема ничёго с собою взять. 
Ну мя няделю побудем тама, а тады прице-
пимся ужо на этый поезд, ну едем. Приедем, 
на Осоўце злезим. А  тады идём пяшком.  



40

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Ну и вот мы один раз ишли-ишли и з ёю. 
Перяшли этый лясок, ничёго не ошутили, 
нам нихто не пеў, не плакаў, нихто. Выхо-
дим з етого ляска, а… З  етого леска тады 
у нас луг, сенокосный там, за этым ляском. 
Выхожу я, иду-иду, моўчу. Гляжу: стоить два 
чэловеки. Беленькых, беленькых. Во всё 
у белом. И во так во стоять, во так стоять, 
высокия такие. Шапки такие, во, як раньше 
у етых были… и пупсик, тута военных, до 
войны як были [имеется в виду буденовка]. 
И во так во стоять, и шапки этыя н… на йих 
надеты. Я тады говорю: «Лида!» Ина: «Что?» 
Я говорю: «Ти бачишь ты что?» А ина тады 
говорить: «Я бачу даўно, да табе не говорю». 
Я говорю, два чэловеки, мы не спужалися, 
ничёго, стали и стоим. Яны стоять, и мы сто-
им. Тады перяйшли эту канаву, опять стали 
коли… ли канаву. А яны недвижима стоять, 
этыя чэловеки. Ну, пройшли мы ишё троху 
яше, стали. Не боялися нешто ничёгенечко, 
что… что нас яны придуть и догонють, ти 
что. Стояли. Постояли, а тады луг этый пе-
ряйшли, вышли ужо на поля. Высокая так 
гора. Ну, забрались на эту гору. Стали, яшё 
постояли. Яны всё равно стояли, и осталися. 
Мы ужо и скрылися, сюды к Рэчицам под-
ходили, по полю это во, там, оттуля. И етый 
самый, перяйшли поле это, и нас нихто не 
догнаў. Ну я пришла домой, говорю: «Мама, 
что мы сяння з Лидою бачили». А ина гърить: 
«А что вы бачили?» Я говорю: «Только вышли 
мы их ляска з етого, и, — говорю, — стояли 
два чэловеки, у во всём у белом, и шапки, 
и штаны, и такия подперязанныя рямнём 
такия. Яны всё,  — говорю,  — стояли. Мы 
проёдем троху, станем постоим, поглядим 
на йих, а яны всё равно стоять, — говорю. Ну 
так мы и пошли, скрылися, — говорю, — яны 
осталися стоять». А ина говорить: «Это поля-
выя сторожи». [Полевые сторожи?] Полявыя 
сторожи, говорить, это такие ёсть. Я тады, 
ну, на этом, на работе стала рассказывать. 
Один раз в больнице лежала, говорю: «Что 
я молодая яше, — говорю. Завербовались ў 
Могилёў, — говорю, — оттуль ишли пяшком. 
Ну это там ужо было,  — говорю,  — часы 
два, можэ, час, можэ, и три. Хто их знаеть, 
сколько время было, як мы выйшли из етого 
ляска». Дък у это… у больнице як лежала, 
дък ина… «А моя ты бабочка, а ты ж, — го-
ворить, — угодная Богу, поетому ето ж не 
каждый можеть увидеть,  — говорить,  — 
а ето, — говорить, — это только табе долж-
но было показаться,  — говорить,  — етым 
сторожам. Это,  — говорить,  — полявые 
сторожи. Не каждый же етого увидеть». Во 
такое со мною было. [Что делали эти поле-
вые сторожи?] Стояли. Просто стояли. [Стоя-
ли не на поле, а в леску?] Нет, не в ляску, яны 
вышли из леска, и у нас там такая глыбокая 
канава. От леска прокопали глыбокую такую 
канаву, каб не затапливало эту… сенокос, 
луги этыя наши. [Так они на лугу стояли?] 
Дак до луга яшё… ладнога так канава. Ну, 
тут ближе к ляску эта канава стояла, ну, 
просторно, видно было хорошо, что два 
чэловеки этых стоять. [Их видел ещё кто-
нибудь?] Ну мы только удвюх. Мы ишли уд-
вюх, и удвюх только видели, больше нихто. 

[Больше никто так не рассказывал?] Ну ише 
одна баба рассказывала, говорить: «Я тоже 
пошла ў лес. Пошла, — говорить, — и шиплю 
этыя… орехи. Вдруг,  — говорить,  — чую, 
хто-то шамочить. Я,  — говорить,  — про-
глянула так тады,  — говорить, забыла во, 
ина… ну, на якого подумала, тады ина 
гърить, — “та и вы сюды у орехи… в орехи 
пришли?” Айде ́ деўся, — гъть, — як растаў». 
Только спросила: «Та и вы сюды у орехи 
пришли?» И, гърить, не стало. Больше яго не 
бачила, гърить. [Они не оставляют какие-то 
следы?] Ну мы ж к следам не подходили, 
не знаю, ну… [Были слухи, что есть лесной 
хозяин?] Ну, раньше говорили, такие были. 
[Хозяева леса?] Да, хозяева леса. [Это жен-
щины или мужчины?] Мушшины были, не… 
баб не было. Два мужики надеты, у штаны 
бе ́ленечкия, и етыя… гимнастёрки белыя, 
чорный рямень, и шапка такая во, с пуп-
сиком, як во… ну, раньше яшё были этыя, 
военные надевали [имеется в виду буде-
новка]. Во такие шапки были на йих надеты. 
[Это были люди?] Это были люди. [Полевые 
сторожи?] Полявые сторожи. [Их может 
увидеть только праведный человек?] Ну… 
я тады як у больнице лежала, рассказывала, 
дък баба тая говори… «Яны ж не каждому 
даются, ты Богу угодна. А моя ж ты, бабочка, 
ты Богу угодна, поэтому табе далося яго… 
йих увидеть». [То есть полевые сторожи от 
Бога?] Да. [Это духи или люди?] Что за люди? 
[Выглядят как люди?] Як люди, обыкновенно 
вот так, руки, мы ж бачым, недалёко ж так 
от йих. Ну, як, например, до саше [шоссе], 
во так во было. Расстояние такое, ну. Дак 
мы йих это бачили, во это со мною было, 
вот. Дак во як приедуть внуки: «Баба, рас-
скажи про белых людей». [Белых людей?] 
Да. «Расскажи про белых людей». Я говорю: 
«Я ужо вам сколько рассказывала». — «Ну 
ишчэ расскажи. Ну ишчэ расскажи». [Не 
слышали слово «доброхожие»?] Неа, такого 
не чула [БЕС].

2. [Не рассказывали у вас про каких-то 
доброхожих, которые в полях встречаются?] 
Зажин. Ёсть. Вот по полю. Это говорится. 
Ходит якая-то, ну, полевая, лесовая, поля-
вая, в лясу люди бачут. Но я-то не бачила. 
Что вот ёсть. Ну у тех хозяев эта лесовая. 
‹…› И в лесу, говорять, ёсть. Не которые вот 
даже бачили. Ў лясу. Некоторые женшчины 
говорят: «Ой! Я и шла-шла в ягоды, там бяру, 
там бяру, там бяру. А тады глядь: дак на пне 
сядить красавица». И она говорит: «Я глядь 
на… на этое… дак, ну, хоть бы она и меня 
не забачила. Я скорее круть назад и пошла. 
И  вот если в лясу ты попадешь,  — гът,  — 
на её следу  — вот заблу… чяго заблуд… 
блудют по лясу». Вот это, говорят, если токо 
ты… И ина ж ходит по лясу, ну, лясовая эта. 
Я говорю, як сказать — уже и забыла. Ну так 
и… если ты на её след на… нападешь, что 
она прошла, и ты станешь  — вот ты и за-
блудишь. [Заблудишься, если пройдешь по 
её следу?] Да. Если ты попадешь на её след. 
А  мы ж ходим по всём сляду. Ну вот. Вот 
и блудют тады по лесу. Ну, и говорють, что… 
Не во… если только на этый попадёшь… 

лесная эта. А  я говорю, я н… забываю, як 
ян… як яна. Я уже и забыла сама. [Эта лес-
ная просто сидела на пне?] Да. [Это была 
какая-то девушка?] Да. Сядела на пне, и она 
говорит, сидела. И говоря: «Даже не глядела 
на меня, будто бы, говорит, так вот. А я, — 
говорит,  — глядь, дак я тады тихенько. 
Чтоб не ба… чтобы она меня не забачила». 
А то забачит, может что-нибудь получиться 
з этим человеком. [Если посмотреть ей 
в глаза, с человеком что-то случится?] Да, 
если тебе она вот так вот глянула, ты на яе. 
Так бы з ёй сразу б что-то случилось. Это 
учила ж тоже мене. Но она… [Но она не 
посмотрела на неё?] Она не. [Говорили, что 
человек может наступить на чей-то след?] 
Да. Ў  след ў этый ступить, и этые… Этыя 
женшины, что руководит лесом, ну. Ле… 
лесная ёсть. [Это женщина?] Да. Лесная ёсть. 
И  полевая ёсть. [Через некоторое время 
снова возвращаемся к этому разговору.] 
[Лесом руководит женщина, не мужчина?] 
Женшчына, говорють. Это уже люди гово-
рили, что бачили. [Какая она?] Обыкновен-
ная женшчына, красивая. Нарядная. Это 
говорила одна, что: «Я бачила. Яна сидела 
на пни. Ну, я токо, — говоря, — глянула…» 
А можа, ей и сдалося [усмехается]. А можа, 
и на самом деле. «Я  токо глянула, я сразу 
тихонько. И яна на меня очи не подняла, — 
я говорю,  — тихенько ушла прочь, чтоб 
уже…» Ну, люди знают, что это [АМИ].

3. [Не слышали слово «переходы»? Они 
могут в избе, поле, лесу.] [Молчит.] [Говорят, 
есть какие-то доброхожие.] Не, у нас таких 
не было, нет. Однажды вот помню, что, это 
самое, вот соседка моя, тоже старая баб-
ка… Ну вот, тоже… ў глубокем детстве… 
[усмехается.] Что называется, рассказыва-
ла, да. Вот когда ходишь в лес и як бы, всё 
говорили: «Не с той ноги ты ходишь. Надо 
обязательно с левой, а так як с правой — тя 
крутить» — гърить. И тоже вот заблудилася, 
и, гърит… Ну ина была тоже со своим сы-
ном, с ребёнком. Гърит: «Як ни пойду — всё 
на одном месте, а,  — грить,  — а тады як 
зашумить, — говорит, — лес, и, — гърит, — 
дяревья прям вот макушки так кланяются». 
Я  говорю: «Баба, ня ту сказку ты росказ-
ва…»  — «Я  тябе говорю,  — гъть,  — и на 
неком зелёном коне едет такий большущий 
богатырь…» Тож… ня то вянок, ня то шапка 
с яких-то веток там. И говорить, вот, ну, по-
казал нам, куды ехать надо… [усмехается]. 
Я  говорю: «Баба, ты меня пугаешь». Ина 
гът: «Я сама, — гърит, — тады пугалась, ну 
праўду говорю,  — гът,  — не знаю, может, 
и хозяин леса, ти леший якой, не знаю. Ну 
было такий». «Вот это ты, баба, — говорю, — 
ходишь» [усмехается]. [Это было, когда она 
заблудилась, да?] Да, когда заблудилася 
старая. [Что это за зеленый богатырь?] Ну 
вот кто ее знаеть, что это у её было. Ина 
говорит, то ли хозяин леса, то ли леший. 
[Она не рассказывала, что за конь?] А конь 
вот, ну, сказала, что зялёный. То есть, ну 
тоже як бы вот растительность якая-то, 
понимаете у кони. Вот чё-то мне это тоже 
щас вспомнилось [БСС].



41

Верования и обряды

ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

4. [Разговор по пути от Шурубовки 
в Малые Щербиничи — село в Злынковском 
р-не Брянской обл. Дорога пересекает 
линию электропередач и идет мимо леса, 
за которым д.  Кривуша (новое название 
Зеленая Роща).] [МИ:] А потом киномеханик 
у нас ещё один работал. Раньше ж как он: 
привезут к нам ў Шурубоўку кино — клуб 
же был. Вот смотрим там, кино это, всё. Вот. 
А  у него в Кривуше в этой невеста была. 
И  вот он поставил здесь фильм этый, он 
там же журнал раньше перед фильмом 
этот был. И поехал… А жил рядом с нами, 
вот, где баба была — там дом ещё стоит, там 
три домика было. Жил-то да. Ну, пришёл, 
переоделся, ружьё взял. Взял ружьё и, ну, 
поехал к невесте, обратно по этой дороге. 
Туда [нрзб.] проехаў [нрзб.]. Ну, говорит: 
«Токо доезжаю вот на дорогу поворачи-
вать  — стоит высокий-высокий мущина 
в белом костюме…» [ЧА:] Моряк. [ЧЛД:] 
Как моряк, говорит, такой: белое что-то, ну, 
сказал, моряк, вроде бы. Ну и говорит ему… 
Он остановиўся, с фонариком. Остановиўся, 
говорить: «Молодой человек, вы что так 
поздно едете?» — «Да ничего». Испугался, 
глянь, ночью — двенадцать часоў ночи. И он 
как шурнул туда, по этой, по дорожке по лес-
ной — а там кладочка через речку Вагу (вот 
эта во речка проходит вот), кладочка такая 
стояла. И он хотел перейти — стоит на той 
стороне этот мужик. [Тот же самый?] Тот же 
самый, тот же. Он только велосипед-от хотел 
на кладочку перейти, так он такой стоит, а ён 
говори: «Уходите, и всё, уходите отсюда!» 
[ЧА:] «А то застрелю!» [ЧЛД:] «А то, — гово-
рит,  — застрелю!» Ўзял вверх стрельнул. 
Ён говори: «Молодой человек…» А  сам 
говорит: «Шшас буду стрелять так», — взял 
же это ружьё и целится на его. Он говори: 
«Молодой человек, посмотрите, куда вы 
целитесь, потом стреляйте». Он поглядеў: 
ружо перевернуў сябе ў грудь. [ЧА:] Себе. 
В  себя стрелял. [ЧЛД:] Дак он как хватил, 
хватил, куда-то ищез, и назад поехал, боль-
ше не ходил по той невесте [оговорка: по 
той дороге]. [Он не выстрелил?] Не. Нет, 
не выстрелил. Вот уверх, уверх только вы-
стрелил и сам говори: «Шшас в тебя буду 
стрелять», — и на… нацелиўся. [ЧА:] А он 
гът: «Посмотри, куда ты стреляешь! В себя». 
[ЧЛД:] Это какое-то… [Что это было?] Это 
там часто вот такое бывает. [Это какое-то 
одно место?] Да, вот там, именно коло это. 
Именно там с кладбища это… [ЧА:] Вот 
именно по линии [электропередачи]. Даже 
наша баба там с козами ходила: козы… баба 
в одну сторону — козы в другую летят. Вот 
именно место там какое. А дядь Коля, вот 
что у нас лежит парализованный [второй 
муж ЧЛД], тоже говориў, фонарики за ним 
шли. [Что он говорил?] Мой Коля на свида-
ние ко мне шёл… [ЧА:] Тоже фонарики за 
ним. [ЧЛД:] Тоже идёт, вышел на эту дорожку, 
тоже отсель же тут вот и он же выходит на 
дорогу… на дорожку. [ЧА:] Это к Кривуше. 
[ЧЛД:] Гаворит, впереди какой-то фона… 
як фонарик или хто там светится. [ЧА:] Два 
фонарика, говорит. [ЧЛД:] «Я быстрей, я бы-
стрей  — нету, никого нету. Я  зову, думаю, 

може вон с йим… с ними пойду уже…» 
[ЧА:] Ну, кто-то ўпереди с фонариками идёт. 
[ЧЛД:] Вот, тада кверху тут, как до линии 
дошёл — куда-то ишчезли — ни фонарика, 
ничего. А линия ж тут так-то очень далеко. 
[ЧА:] Ну вот она, линия, здесь. [ЧЛД:] Тоже 
где-то собака загаўкала… Какие-то черти.

5. [Здесь не рассказывали про добро-
хожих?] Доброхожие? [Да. Или невидимцы?] 
Невидимцы не знаю, доброхожие, я так 
понимаю, шо это люди, которые ходят по 
сёлам, хотят что-нибудь кому-нибудь хо-
рошее дело делать кому-то. Да те же всё 
тимуровцы [смеется]. Ня знаю [КСА].

6. [Не слыхали такого слова  — добро-
хожий или доброхот?] Как, название чело-
века? [Соб.: Доброхожий, это в лесу какой-то 
живет такой.] Доброхот… Не, такого не 
слышала, не знаю. Доброхот. Ну мож это 
название вот у лесу, доброхот, шо, значит, 
добро желает человеку, выведет вот вы… 
если заблудиўся в лесу человек, доброхот, 
значит, он поможет выйти, доброхот. Я так 
думаю [ЕНМ].

7. [А не слышали про доброхожих?] До-
брохожные. Ну это раньше говорили, а что 
это такое, я не знаю. Это я вам объяснить не 
могу. [А чего про них говорили?] Этого объ-
яснить не могу. Не знаю. [Это какие-то люди 
в лесу или в поле?] Ну, это люди такие были, 
говорють. А там хто его знает. Но я этого не 
знаю, не буду объяснять то, что не знаю. 
[А  не говорили, что они поле меряют или 
в болоте ходят?] Ну раньше ж болота были, 
и всё было [КЕМ]. 

Примечания
1 Хронология и география записей: 

текст №  6  — Смоленская обл., 2013  г.; 
тексты №  1–3, 7  — Могилёвская обл., 
2014 г.; тексты № 4 и 5 — Брянская обл., 
2016 и 2018 гг.

2 Встречи с «белыми людьми» / «зеле-
ным богатырем» на границе леса и поля, 
с их неподвижностью и загадочной внеш-
ностью, могут напоминать фольклорные 
рассказы о снежном человеке и других 
мифических созданиях. Тем не менее 
в наших материалах эта связь остается 
предположительной и служит скорее для 
обозначения диапазона мифологических 
аналогий, чем для однозначных выводов.

Литература
1. Боганева Е. М. «Харошыя были 

людзи, толька их не видзеў нихто…» 
(мифологические тексты о добро-
хожих по материалам экспедиций 
2002–2004 гг.) // ЖС. 2009. № 4. С. 14–16.

2. Дорохова Е. А. «Скрытые люди» 
русско-белорусского пограничья (по 
экспедиционным материалам 1989 
и 2014 гг.) // ЖС. 2016. № 1. С. 37–40.

3. Лопатин Г. И. Легенды и предания 
деревни Верхличи  // ЖС. 2003. №  4. 
С. 35–37.

4. Лопатин Г. И. «Людзей жа нявид-
зимых стольки, скольки видзимых»: 
Белорусские мифологические верова-
ния в «доброхожих» // ЖС. 2005. № 3. 
С. 34–37.

5. Лопатин Г. И. О демонологической 
лексике в языке жителей Ветковского 
района  // Гомельшчына: Народная 
духоўная культура: матэрыялы на-
вуковай канферэнцыі. Гомель, 1992. 
С. 26–28.

Список информантов
АМИ  — Афанасьева Мария Ива-

новна, 1922  г.р., род. в д.  Журавель 
Чериковского р-на Могилёвской обл. 
Республики Беларусь. В  1989  г. пере-
селили в г. Чериков. Соб. Н. В. Петров, 
Н. А.  Савина, Е. М.  Боганева. Зап. 
в 2014 г.

БЕС — Брындикова Елизавета Сте-
пановна,1927  г.р., род. в д.  Речицы 
Чериковского р-на Могилёвской обл. 
Республики Беларусь. Сирота, 6  клас-
сов образования, была депортирована 
в Германию во время войны, в 1945 г. 
вернулась, работала в колхозе. Соб. 
Н. В. Петров, В. А. Кухтина, Е. М. Бога-
нева, Т. И. Кухаронок. Зап. в 2014 г.

БСС  — Белоусова Светлана Сер-
геевна, 1970 г.р., род. в д. Хотиловичи 
Кричевского р-на Могилёвской обл. 
Республики Беларусь. Запись сделана 
в д.  Сокольничи. Соб. Н. В.  Петров, 
Ф. О. Орлов. Зап. в 2014 г.

ЕНМ  — Ефимова Надежда Михай-
ловна, 1933 г.р., род. в Новосибирской 
обл. С  1934  г. живет в д.  Погорелье 
Велижского р-на Смоленской обл., где 
жили ее дед и бабушка по матери. Соб. 
А. Б. Мороз, О. В. Белова. Зап. в 2013 г.

КЕМ — Казакевич Екатерина Митро
фановна (Михалёва), 1933  г.р., род. 
в д. Юдовка Чериковского р-на Моги-
лёвской обл. Республики Беларусь. Соб. 
Н. В. Петров, В. А. Кухтина. Зап. в 2014 г.

КСА — Кириченко Светлана Анато-
льевна, 1966 г.р., живет в с. Рогов Злын-
ковского р-на Брянской обл. Работает 
библиотекарем там же. Соб. Е. Е. Фро-
лова, Д. К. Выскребенцева. Зап. в 2018 г.

МИ  — Мищенко Ирина, 1985  г.р., 
род. в д.  Шурубовка Злынковского 
р-на Брянской обл., в составе Щерби-
ничского сельского поселения. Соб. 
А. Б. Мороз, Д. Д. Фадеева. Зап. в 2016 г.

ЧА — Черепкова Алеся, 1978 г.р., род. 
и живет в д. Шурубовка Злынковского 
р-на Брянской обл. Дочь ЧЛД. Соб. 
А. Б. Мороз, Д. Д. Фадеева. Зап. в 2016 г.

ЧЛД  — Черепкова Людмила Дми-
триевна, 1946 г.р., д. Шурубовка Злын-
ковского р-на Брянской обл. Мать ЧА. 
Соб. А. Б.  Мороз, Д. Д.  Фадеева. Зап. 
в 2016 г.

Статья поступила в редакцию 
16 июня 2025 г.



Личность – репертуар – текст

42 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Героиня этой публикации Варвара 
Александровна Грецкая родилась 
в 1925 г. в деревне Старое Закру-

жье Ветковского района Гомельской 
области. В 1926 г. семья Грецких пере-
ехала в поселок Амельное, который, 
как и поселки Подкаменье, Среднее, 
Пенное, а также деревня Морозов-
ка, был основан малоземельными 
жителями Старого Закружья. Надо 
сразу указать, что в новосоздан-
ных населенных пунктах сохраня-
лась старозакружская фольклорно- 
этнографическая традиция. В 1992 г. 
в связи с последствиями аварии на 
Чернобыльской АЭС и отселением ее 
родного поселка Амельное Варвара 
Грецкая переехала на постоянное ме-
сто жительства в Ветку, где прожила 
до самой смерти — до 3 января 2021 г. 
В  этом году 17  декабря ей исполни-
лось бы 100 лет.

За период с 16  сентября 2005  г. 
(именно тогда состоялась наша зна-
ковая встреча) и по январь 2021 г. от 
Варвары Александровны мной было 
записано около 160 аудиокассет. 
Могло быть намного больше, по-
скольку самая первая наша встреча 
произошла гораздо раньше, в далеком 
1992 г., когда я, в то время сотрудник 
Ветковского музея народного твор-
чества (с 2012  г. Ветковский музей 
старообрядчества и белорусских тра-
диций имени Ф. Г. Шклярова), часто 
встречался и разговаривал с пере-
селенцами из отселенных деревень 
(причем с некоторыми неоднократно), 
которые жили в Ветке. Среди них 
были и жители Амельного. Во время 
одного из таких разговоров с моими 
постоянными собеседниками у них 
в гостях оказалась женщина, которая 
слушала нас, слушала и предложила 
мне свои песни. Но тогда песни не вхо-
дили в круг моих интересов, и потому 
ее предложение меня не привлекло. 
Теперь я понимаю, что меня просто 
сбило с толку ее определение «пес-
ни». С моими нынешними знаниями 
я могу лишь пожалеть об ограничен-
ности своих приоритетов в то время. 
В  памяти этой женщины хранился 
(к сожалению, приходится говорить 
в прошедшем времени) практически 

весь фольклорно-этнографический 
репертуар Амельного. Это песни 
календарного и семейного циклов, 
лирические, детские, сиротские песни, 
заговоры, описания обрядов и обыча-
ев, легенды, приметы, поверья. Под-
робнее о наших отношениях, о том, 
как мы с Варварой Александровной 
за шестнадцать лет прошли путь от 
взаимоотношений «носитель тра-
диции  — исследователь традиции» 
до «суразмоўцаў» (собеседников), 
«своих» людей, я рассказал в статье 
«Антрапалогія збіральніцкай працы: 
носьбіт — збіральнік» [1].

Значительная часть из того, что 
удалось от нее записать, приводится 
мной в книгах «Варвара Грэцкая як 
з'ява беларускай народнай куль-
туры»  [2], «К  каждаму разгавору 
прыказка ё…»  [3], «Паслядоўніца. 
Варвара Грэцкая  — выбітны носьбіт 
беларускай народнай традыцыі» [4].

Содержанием первой из них ста-
ла жизнь Амельного, воплощенная 
в песнях, поверьях, обычаях, при-
метах, обрядах, записанных мной 
в 2005‒2014  гг. Во второй мы ви-
дим жизнь Амельного, выражен-
ную в пословицах и поговорках. 
В  «Паслядоўніце» Варвара Алексан-
дровна рассказывает о традициях сво-
ей семьи. Также были многочислен-
ные публикации в таких изданиях, как 
«Живая старина», «Антропологиче-
ский форум», Palаeoslavica, «Беларускi 
фальклор: матэрыялы i даследаваннi», 
«Верасень», «Палац», «Дзеяслоў», 
«Апостраф», помимо этого в матери-
алах научных конференций. Мало кто 
из носителей белорусской народной 
традиции может похвалиться такой 
богатой библиографией. 

В  моей или, правильнее сказать, 
в нашей с Варварой Александров-
ной подготовленной к печати книге 
«Пясённіца. Асоба Варвары Грэцкай 
як увасабленне амяленскай фальклор-
най культуры» ее героиня рассказы-
вает и рассуждает о фольклорных 
традициях Амельного. Ее знания на-
столько разносторонние, а рассужде-
ния настолько тонкие и глубокие, что 
это дает основания определить их как 
народную фольклористику и народ-

ную культурологию. Журнальный ва-
риант был опубликован в белорусских 
изданиях «Дзеяслоў» і «Апостраф» 
[5; 6]. Эта публикация представляет 
собой фрагменты книги «Пясённіца», 
ее полный вариант вышел из печати 
в октябре 2025 г. [7].

Во время наших разговоров Вар-
вара Александровна рассуждала 
о роли песни как в жизни поселка, 
так и в жизни отдельно взятой семьи 
и судьбе отдельно взятого человека. 
Она прекрасно разбиралась в видах 
и жанрах амеленских текстов, знала, 
что и когда можно исполнять, чтобы 
«песне не было больно». Ей было из-
вестно, как нужно петь, чтобы «песня 
дошла до Бога». Это существенно. 
В  высшей степени основательно 
в ее рассуждениях и высказываниях 
освещаются вопросы, которые от-
носятся к психологии творчества. 
Примечательны ее размышления 
о роли таланта («адоранасці»). По 
представлениям Варвары Грецкой, 
отсутствие «адоранасці» нельзя за-
менить ни учебой, ни кропотливой 
и упорной работой.

Ее суждениям можно доверять, 
поскольку это суждения личности, 
которая в народной культуре прошла 
путь от детского, непосредствен-
ного созерцания до сознательного 
участия в актах традиции (песнях, 
обрядах, праздниках), от поющего 
для себя ребенка до «мегазвезды». 
У нее, не обремененной академиче-
скими знаниями по истории и теории 
фольклора, были свои ценнейшие 
знания, которые, как следует из ее 
воспоминаний, ей дал опыт тради-
ции: «Мая ўнучка, ета ў мяне ішчэ 

ВАРВАРА АЛЕКСАНДРОВНА ГРЕЦКАЯ: 
ЖИЗНЬ В ПЕСНЕ

Геннадий Исаакович Лопатин,
независимый исследователь (Гомель, Республика Беларусь)

Аннотация. Публикация посвящена представлениям носителя диалектной традиции 
о фольклоре, песнях, обрядах. Рассматривается роль личности в сохранении традиции. 
В основе публикации — многолетние беседы автора с жительницей поселка Амельное 
Ветковского района Гомельской области Варварой Александровной Грецкой.

Ключевые слова: белорусский фольклор, диалектная традиция, народная фольклори-
стика, пос. Амельное Ветковского района Гомельской области

 В. А. Грецкая. 2015 г. Фото И. Ф. Осташкевич



Личность – репертуар – текст

43ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

мая прабаба была, старэнькая, ішчэ 
прабаба пела, і я навучылась кала яе. 
Я  ўжо навучылась кала бабы. А  ты 
ўжо навучылась кала мяне». По ее 
подсчетам, «ета  — шчэ мая баба і 
бабіна прабаба, ета тры пакаленні 
прашло…». Но если посчитать более 
точно, то от прабабушки Алёны Мак-
симовны до Варвары Александров-
ны прошло пять поколений, а сама 
Варвара Александровна  — шестое 
поколение. В результате, мы выходим 
если не на конец XVII, то на начало 
XVIII в. И если учитывать, что вре-
мя от времени при наших беседах 
присутствовал сын Варвары Алек-
сандровны  — Сергей Васильевич, 
который иногда своими уточнениями 
поддерживал наши с ней разговоры, 
а также то, что носителями амелен-
ской традиции, правда пока большей 
частью пассивными, являются ее вну-
ки, нетрудно подсчитать: в реально 
обозримый нами период времени 
данная традиция существует уже для 
восьми поколений Амельного.

«Я — ЯК ПРЫВЯЗЯНАЯ  
К ПЕСНЯМ ЕТЫМ»
Я — як прывязяная к песням етым. Вот еслі я 
пачую, ета душа вон, я даўжна яе навучыцца. 
Я ж іх ужо сколькі знаю — маць мая родная! 
Хто на што… Я на песні… 

«БАБА, АДКУЛЬ ТЫ ЗНАІШ 
ЕТЫЯ ПЕСНІ?»
Первая баба навучыла. І панаравілась. Вот 
красіва… [Якую песню баба вас навучыла 

самаю першаю?] «Баю-баюшкі-баю…» Яна 
мяне вучыла. Ягорка малы, дак яна мне… 
А такія і ад дзевак бальшых навучывалась… 
«Баю-баюшкі-баю…» Яна мяне вучыла. Я: 
«А-а-а. А-а-а…» Яна гаворя: «Не “А-а-а… 
А-а-а…” Давай я цябе песню навучу». Я га-
варю: «Баб! Ну, давай…»

Я  гаварю: «Баба, ідзе ты вучылась? Ты 
ж у школу не хадзіла?» А яна мне гаворя: 
«Мая ўнучка, ета ў мяне ішчэ мая прабаба 
была, старэнькая, ішчэ прабаба пела, і я на-
вучылась кала яе. Я ўжо навучылась кала 
бабы. А ты ўжо навучылась кала мяне».

Мы гаворым: «Баба, адкуль ты знаіш 
етыя песні?» А яна гаворя: «А ета ж баба ву-
чыла, і я перяняла». Наша баба умная была. 
Матка ўсё казала: «Ты спракаветашная… 
Тут, можа, мільён гадоў… І  тоя знаіш…» 
Ужо па-новаму начынаяць людзі гаварыць, 
а яна спракаветашная. А дзед Майка будзя 
казаць: «Ну як, Алёнка, правільна!»

Баба калісь казала: «Мая ўнучачка… — 
Як я ей дзве песні прапела. — Мая ўнучачка, 
як я памру, сколькі астанецца песен, што 
ты іх ішчэ сабе не ўзяла».

«ПЯСЁННІЦА»
Мяне Варячка звалі ў Марозаўцы, у школу 
хадзіла, усё выступала. «А  ета Полькіна, 
Сашкава дзевачка! Пясённіца!»

Я  сяжу і пяю. Дак матка і гаварыць: 
«Усю пряпяеш долю! Усё глотка рязяўлена-
рязяўлена. Усё табе песня на ўме». Я гаварю: 
«Мам, чорт яе бяры тую долю! Што мне 

доля? Якая будзя — такая будзя!» ‹…› Штось 
я дзелала і песню пела. «Ты ўсё пяеш? Ты і 
так долю прапела». Я гаварю: «Маць іе такую 
долю… Ліш бы песні ўмела».

Мяне дзяды вучылі: «Штоб, — гаворя, — 
ты большэ ўсіх знала. Во такую во расказый». 
Мяне ўжо навучаць. Прыходзім на другі раз, 
я ўжо гаварю. Яны: «Прагавары! Пяць разоў 
прагавары, штоб і мы навучыліся». Я гаварю: 
«А во бачылі!.. Ня буду!..» Ета, як падлашчац-
ца, тады раскажу. А еслі чуць ругнуцца на 
мяне, я гаварю: «Во — кукіш!» Ета ўсі дзеўкі 
так. [Чаму дзяды ўчылі вас пець, а не другіх?] 
Я заводзіла песні. Я ўсі ўмела. Еслі я песню… 
Я буду за вечар і пяць раз… Пакуль я не на-
вучуся. Дзеўкамы мы ішчэ былі. І ў нас дзеўкі 
такія былі, яны паняція ня ймелі, што такоя… 
Яны вядуць не ў тэй бок. Я гаварю: «Завядзі 
во ету песню». Яна гаворя: «Я ня знаю, як яе 
начынаць». Я начынаю сама пець. Я завожу.

«ВЫ СКАЗАЛІ, ШТО ПЕСНЯ — 
ЎСЯ ВАША ЖЫЗНЬ…» 
Вот любіла скрозь… Еслі песню пачую, 
душа вон, но я яе даўжна перяняць…  
І  ў дзеўках… Наша і Туся песні зачына-
ла… У нас дзевак — ета Каця Коршунава 
і я зачыналі песні… Як песню… «Давайця 
песні пець!..» — «Давайця!..» Яны будуць: 
«Варька, зачынай!» Якую я зачынаю, і 
на голас… У  нас Манька Ціткова… Яна 
будзя сядзець, і не пяе… «Манька, ну, 
пей…» — «А я ня знаю, куды весць…» Во 
Райка казала: «Я не магу песні пець… Я ня 
знаю, у які бок весць… Люблю, як пяюць, 
а сама не… І  танцаваць… Танцуяць, а я 
ня знаю…»

 В. А. Грецкая и Г. И. Лопатин. 2005 г. Фото Д. В. Галкина



Личность – репертуар – текст

44 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Еслі я пачую, душа баліць, штоб я яе… 
Пабыла… Цекст красівы… Яна ж прагава-
рыла скорынька… Ён мяне ў душу ўлез… 
Вот хочу!.. Ніхай буду паміраць, штоб толькі 
ўзнаць, раз мне панаравілась… Вот яна 
мне нада?.. А  вот душа баліць… Думаю: 
«Вот ішчэ тую песню… Песня тая не да-
работана мною. Яна даўжна, штоб я… Яна 
даўжна папасць мне на язык уся… Штоб 
я яе знала».

Адна свадзьбу гуляла дзесь у Вышкаві, 
за Свяцкой, прышла і  кажа: «Песня 
красівая». — «Ну а як на голас пяюць?» Яна: 
«Я ня знаю». А я, еслі прапяюць, схвачу хоць 
як. Буду хадзіць і на свадзьбі… Не падумай, 
што я сябе хвалю… Буду хадзіць і: «М…м… 
м… м…» — мыкаць, штоб не забыць. Не 
падумай, што я сябе хвалю, я расказываю 
то, што ё. Я  на песні  — дай Божа… Еслі 
пачую, душа вон, перяйму.

І  забывая чылавек… Я  вот лягу, ня 
спіцца, я начынаю тыя песні паўтаряць… 
Сама паўтаряю… Думаю, можа, ішчэ год 
пражыву, хай лучшэ яна ў галаве будзя. 
І пряпяю катораю. А другі — махні рукой.

Як песні не пяеш, тады забываіш, 
яна закрясая. [Закрясая  — гэта як?] Ну 
забываіцца ўжо, як іржавая што-нібудзь. 
Во палож нож, ён у зямле заржавея. Так і 
ета. Не бярэш, не пользуесся і забываіш.

«ПЕСНЯ САМА ПАДБЯРЭ  
ГОЛАС…» 
Песня сама падбярэ голас. Песня, якая ё, 
яна свой голас падбярэ. На адзін жа голас 
ня будзіш пець усі песні. Сама песня голас 
падбірая. 

Красівая песня тая, як спяеш… А мож-
на красіваю спець абы-як… Бываяць 
нябыльныя… Такую спяеш, што ты нос 
задзярэш і пойдзіш… Страмная такая…

Як закружцы і амяленцы любяць пець 
красіва! Да красіва пяюць. У нас вечар, ета 
ўжо Карма прыдзя: «Дзеўкі, падкаменцы 
пяюць. А  мы што худжэ іх?» Падкамен-
не — бальшы пасёлак. Сыходзяцца летам, 
кароў падояць і да дзвянаццаці пяюць 
песні. І  ў нас, на Амяльном… Тряшчыць 
Амяльное!.. І ў Закружжы тож. Закружжа, 
як адтуль вецер — усё! А калі туды ідзець, 
яны гаворяць: «Нам чутна, як вы пеяце».

Я к у ю  п е с н ю  н е  ў з л ю б л ю …  Н е 
панаравіцца яна мне мацівам, і так жы 
чытаць яе… Непрыятна, а як талковая… 
А то так пелі яе ўсе, а я не любіла… Ну вот 
што ты будзіш дзелаць…

[Што ў песні галоўнае: маціў ці словы?] 
Песня даўжна быць красівая па слажэнію. 
Я не знаю, як аб’ясніць. Проста пяеш яе — і 
красіва. Другую кнігу чытаіш, яна такая 
безынцірэсная. Бываюць такія кнігі, что 
толькі с… падцерць, да і ўсё, а другую — 
не атарвацца. Так жа і песня. І  на маціў. 

Яе ўжо ніяк не спяеш, ужо другім мацівам 
нельзя, таму шта яна не падойдзя.

Міне не міналі… Ні на свадзьбах… 
Ідуць: «Варька, хадзем на свадзьбу! Хоць 
будзіш пець да весяліць свадзьбу!» [Без 
вас не маглі?] Ё такія бабы ў нас, прыдуць, 
із-за стала не вылазяць, сядзяць, толькі 
ядуць. Сядзяць як на похарянах. Нада 
штоб свадзьба як садзьба. А  не хадзілі 
нудзілісь.

А яшчэ ў школу хадзіла, запявала была. 
Усё ўчыцілка казала: «Грэцкая, запявай!»

Я  не хвалюся… Маі таварышкі… 
І песні… Будзім увечары сядзець: «Варька, 
зачынай!» Ета якую я зачану. Гаварю: «Ну 
якую?» — «А сама выдумай!» І я пяю. А яны 
ўслед будуць пець.

Калісь Манька была… Я  свайво го-
ласа не жалела, тряшчала… А  ў Манькі 
Чыгунковай такі тонінькі голас быў, дак: 
«Манька падвядзі, а то мы патаміліся… 
Угору падвядзі…» А яна і гаворя: «Ня хочу 
голас порціць. Бацька сварыцца: “Ня порці 
голас. Будзіш бальшая, тады будзіш пець”». 
А тады ўжо і бальшая ня пела. І падохла. 
І голас прапаў. І ўсё жалела. А я не жале-
ла: «Прападзе, дак прападзе». Я  любіла 
пець. Пела.

«ТАЛАНТ Ё — ПЕЦЬ…»
Мой бацька на крылусі пеў. Калісь і матка 
Адарка пела, і мая матка пела. Тады і дзеўкі 
хадзілі. Матка ўсё казала: «Не так глоткі 
рязяўляюць!  — На мяне.  — Як ты глотку 
разявіш, сама сябе пяеш. А мы хадзілі пець 
на крылус. І  нас вучылі там. І  мы пелі так, 
як і нада. Запісывалі, што пець». Гаворя, 
во будуць пець з бабай, стануць, празнік 
які, яны перяд віконамы стануць, свечку 
запаляць і пяюць. І  бацька… Бацька ж 
скора памёр наш, аперацыі не перянёс, 
лопнула язва, як бы ціпер, дак плёвае дзела 
дзелаюць… Дак пяюць, яна: «Ступай, глата-
стая! — На мяне. — Во мы будзім пець, і ты 
пей!» Я ж куды папала вяду. Бацька і гаворя: 
«Дочычка, ідзі! Не мяшай нам». А ў міне не 
туды выходзя. Баба і кажа: «Богу ня ўгодна 
будіш». А яны, баба і матка, і бацька пяюць. 
А наша матка памятлівая была. Яна таргава-
ла ў магазіне без шчатоў. Іе і прявярялі, і ўсё. 
Яна ўмственна арыфметыку знала.

Талант ё  — пець, ёсце-ка  — іграць, як 
у каго.

Ё людзі адарённыя Богам… Пець… Ада-
рённыя, што паглядзіць, то ўжо і запаміная, 
што тэй  — такі, тэй  — такі… Я  сама сябе 
вазьму… Еслі ты што-нібудзь дзелаіш, 
я абізацільна буду… Прыду к дзядзьку 
Мельку, ён черяз двор жыў, ён мне ўсё 
паказываў: «Хадзі, Варя… Я  пакажу табе 
ета-ета, як дзелаць». Ён ужо знаў, што я пе-
ряняму. Я  што не паляджу, і ўсё я даўжна 
умець дзелаць. А Туся наша і Маша мне не 
дакажаць.

Усякія песні, любую я на маціў знаю, 
яны ж не ўсі адзінакавыя на маціў. Ета ска-
зала: «Я хоць знаю, но на маціў не завяду. 
Ета адарённыя людзі бываюць». 

Песні складаюць умныя людзі. Вазьмі 
ты складзі ці я, такую небыліцу сплятом, 
што с плятнём не распляцеш.

Ягор любую песню падыграя… Учыўся 
ён у Гомелі… Калхоз адпраўляў… На 
праўленіі пастанавілі: «Жора, ідзі…» 
А ён гаворя: «Не пайду я… У мяне сям'я, 
дзеці…» А яны: «Ідзі… За калхозны счот. 
Ад калхоза мы цябе пасылаім». Ад калхо-
за выбіралі, штоб былі бумажкі, што яны 
канчалі. Дак Грыша і ён вучылісь… Яны і 
так умелі іграць, но дзелалі, штоб даку-
менты былі. ‹…› А някласнага… Пашлі ты 
яго хоць у с…, хоць на неба — адзін чорт.

«ПАЛОЖАНА ГОСПАДАМ 
БОГАМ, КАЛІ ПЕЦЬ…»
Ціперяка етаму ня веряць. Прагноз гляд-
зяць. А тада песні пелі.

На ўсякаю трясцу ё песня…

Старынныя песні на празнікі. На любы 
празнік песня ё. Я  ўзяла пра ляночык: 
«Парос ляночык…» І сыпнула хрэшчыкам 
лёну, семяна.

Я пытала: «Баб, а чаго жніўныя няльзя 
зімой пець?»  — «Паложана Госпадам 
Богам, калі пець… Тады і пейця… А  ня 
то шта будзіця людзей смяшыць…» Яна 
толькі будзя казаць: «Чаго?.. Людзей ні 
нада смяшыць… А то людзі скажаць: “Вон 
дурныя ў Грэцкавых… Пяюць калі папала 
якія песні…”»

[Што за песня пра Ваню?] Як Ваня вёў 
каня паіць, а Варынька дзевачка да за 
ім бягіць… І мы яе любілі. Калісь сядзім 
так ўвечары, пяёма, кажым: «А  ці бабы 
чуяць!» Наша баба як чуя: «А-а-а! Бя-
спутныя. Ня пейця етыя песні». — «Баб, 
чаго?»  — «Ім больна будзя, што вы не 
воўрэмя пеяцё». Ужо нас страша. Мы 
тады кініма. Баба пойдзя. Мы: «Баба паш-
ла. Давай!» І сядзім стрэлавыя ўвечары 
пяём. Баба Буцікава будзя калісь, хрёс-
нае маей свякруха: «Ой, бяспутныя! Маткі 
не навучылі, дак яны, во дуркаватыя, 
пяюць песні абы-калі!»

«ВЫ СКАЗАЛІ: “Я ЛЮБЛЮ 
ПЕСНІ З ПАДВОДАМ…”» 
[Што такое — заводзіць песню?] Ну пачы-
наць. Пачынаць песню. [Не ўсякі можа?] 
Канешна, не… Еслі на маціў не знаіш, як 
ты будзіш. Нада, штобы ты цекст знаў песні 
і на голас. А  куды ты ў ростані павядзеш, 
еслі яна ня зная. Дак хто ня зная песні… 
Хоць і песню зная, а заводзіць не завядзе. 
У ростані будзя весць. Чорт яго зная куды. 
[А вы ўмелі заводзіць?] Я любую… Любую 
песню.



Личность – репертуар – текст

45ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

[Баба Алёна пела з падводам ці як?] 
З падводам. [Для чаго з падводам пяюць?] 
Яно ж і так можна пець… Усі басам  — не 
красіва… А  з падводам жа красіва вы-
ходзя. У  нашай бабы голас харошы быў. 
Усё баба наша казала Алёнка: «Варячка, ты 
і Маша крошкі падабралі мае». [«Крошкі 
падабралі…»] Ну крошкі падабралі… Ну 
ўсё ўмела дзелаць, што баба… [Вы сказалі: 
«Я люблю песні з падводам…»] Да. Штоб 
падцягіваць. 

[ Ст а р ы н н ы я  п е с н і  з  п а д в о д а м . 
А  цяперяшнія песні з падводам пець 
можна ці не?] Дак яны ж не выходзяць. 
[А чаму?] Я ня знаю. Вот на сцэні пяюць, не 
падводзяць. 

[Што ў саўрыменных песнях ня тое, што 
іх няможна з падводам?] Дак яны ж… Адны 
словы па пяць раз гаворяць. Ну няльзя іх 
падводзіць. Нашы песні дак можна… Нада 
тонкі голас, штоб выдзяляўся… Красівей 
так.

[Як арцісты пяюць…] Два-тры стоўбікі 
канчаяць,  — ізноў ета пачынаяць, канча-
яць  — ізноў ета пачынаяць, канчаяць  — 
ізноў нанава паўтараяць. Канешна, ён не 
саб’ецца нішто. А  тады ж длінныя былі, і 
па пяць стоўбікаў, длінныя песні. А  ўсю ж 
запомніць нада. А ціпер лёгка і добра, тры 
стоўбікі ці два. Ён выдзя, гарлая, дак ета і ду-
рак будзя пець такія. Я з етых песень… Ішчэ 
якую выбіру. Прычоску іхняю не люблю. 

«СТАРЫНУШКУ ХОЧЫШ  
УЗНАЦЬ…»
Я гаварю Марусі Вулічэвай: «Мы падружыліся 
з ім. Ужо як ціпер не прыходзя, дак і скушна 
мне». Яна гаворя: «Барахло ўсякая сабірая, 
а ціпер па цілівізару пяюць. Я і знаю іх, но я 
іх не хочу пець». А я гаварю: «А я прагаварю 
свае песні. Я во етыя песні… Я ж запяю, дак 
ён і рот разявя і слухая, як я пяю». 

Ляксеяўна гаворя: «Я ні нашла ў етым 
Лапаціну нічога талковага…» Я  гаварю: 
«Чаго?» — «А!.. Ён папаў на цябе… І я ж ба-
гата чаго знаю, дак ён ні хоча і гаварыць…» 
Я  гаварю: «Яму ж калісяшня нада, а ты ж 
цярэбіш із кнігі… Вот ён і ні хоча…»

Аляксеяўна: «Чаго ён тое не ўзяў, што 
Лермантаў напісаў? Г.. ўсякая сабірая. То ж 
вумны чылавек, вучоны, дак — ён усё адно 
к аднаму. А  ета бабы старыя, калісь хто… 
Там ужо выдумываў».

Учора Хвост прышла. Якуюсь ляпіла мне 
песню. «Во ета я ў кнізе вычытала. Ці Таўсты, 
казала, ці Лермантаў пісаў. Табе нада яна?..»

Памёрлі людзі і з сабой папаняслі песен 
і казак, і ўсякага ўсяго. Не расказалі нікому. 
Тады ж не нуждалісь етым. Ета толькі ты 
адзін на свеце сабіраіш. 

Табе інцірэсна старынушка… Старынуш-
ку хочыш узнаць… А наш як пачане: «Табе 

ўсё па старынушке!» Калісь людзі жылі… Не 
было не кампютараў… 

Песня была:
Ой, валы мае, валы.
Валы адной масці,
А ідзе ж мне начаваць?
Толькі ў дзевачкі, у Насці…
А далей, хоць ты вазьмі да памры… За-

была…1

Я  ж усі на свеці не ўхваціла песні… 
Сколькі іх мёртвых ляжыць, няўздуманых. Як 
на галаву ўзойдзя… Старынн ых етых во… 
Калі б вумнейшых баб найшоў ты, як я… 

«ДАЙ БОЖА ШТОБ ПЕЦЬ,  
А НЕ ПЛАКАЦЬ…»
Ета самы лучшы падарак… У  жызні маёй 
самы лучшы падарак, што ты падарыў мне 
кнігу ету2… [Чым ён лучшы?] Усім… Ты 
мне любя яе дзелаў… Я табе ад усёй душы 
ўсё, што знала… Я б магла сказаць табе… 
Ну прапець дзве песні… Усё, што змагла, 
табе сказала… Мы сколькі гадоў дружым с 
табой? [Дзесяць3.] І вот для мяне падарак… 
Самы лучшы ў жызні… Ніхто мне такога ня 
дзелаў…

Я ўсё пела:
І скажаць, немала я кніг прачытала,
Но нет яшчо кнігі пра нашу любоў…

Вот і кніга явілась. [Дак гэта пра нашу 
любоў?] Пра нашу любоў… Што мы адзін 
к аднаму любоў саздавалі… Я  пела, а ты 
пісаў, усё запісываў… Вот ета наша і любоў 
с табой. Скажы, што няпраўда…

І скажаць, не мала я кніг прачытала,
Но нет яшчо кнігі пра нашу любоў…

І  кніга радзілася. Вот і ўся наша любоў. 
Любоў  — ня то, шта любяцца абы як. 
А любоў, што ўважаіш чылавека і друг друга. 
Ты мяне ўважаў, хадзіў, ня грэбаваў… Ці ў 
мяне грязна, ці чыста, ці я прыбряна. Казала 
Аляксеяўна: «Ты ж, як Ісакавіч прыдзя, дак 
прыбярыся. А ты як сядзіш, так і сядзіш…» 
Я  кажу: «Ну і што? Вот бачыш, грязную 
палюбіў чылавек… За мае песні… І  ніхай 
ходзя…» А  яна аж ірвала: «І  я не дурней 
цябе… Багата…» Я  гаварю: «Дак ты знала 
такія, а я знаю калісяшнія… Без кніг… 
Я  знаю, што я іх нідзе не чытала… Усё ад 
людзей чула…»

 Дай Божа штоб пець, а не плакаць. Мне 
еты год ужо… Столькі мертвяцоў пахавалі, 
і ўсі родныя такія. [І баба так казала?] Да. 
Усё калісь казала… Пачаном… Я буду сяд-
зець… Бульбу чышчу, і з Тусяй пяём. Матка: 
«Цішай! Адурыла ўжо галаву. Усё гарланя! 
Ета на сваю галаву бяду вяшчуіш!» А баба 
гаворя: «Полька, не чапай. Прыдзя… Чор-
ны вол наступя на нагу, дак будзя плакаць. 
Дай Божа пець, но ня плакаць». [Чаму 
матка казала: «Пеяце — горя вяшчуіця»?] 
Вот гаворяць: «Горя вяшчуіш сябе… Усё 
пяеш і пяеш, як перяд пропасцю». [Чаму: 

пяеш, як перяд пропасцю?] Кажаць: «Пад 
бяду дак бягом падбягу». І  рад бы вот… 
Проста цягня чылавека… Ці Бог дае… Рад 
бы ня дзелаць… Цягне, да ўсё. [А прычым 
тут песні?] Ну кажаць… Мы ўвечары калі 
сядзім і пяём, пяём. Я  гаварю: «Дзеўкі, 
штось мы распеліся! Давайця ўспакоімся. 
А тось нам нядобрая будзя».

Пачытай мае ўсе песні, і німа такія х… 
песні, а якую не пачанеш, дак ума набярэсся. 
Яны ўсі талковыя. 

Примечания
1 Варвара Александровна обнадежила 

себя и меня тем, что эту песню знает ее 
старшая сестра Маша, с которой они 
встречались буквально накануне на похо-
ронах Машиного мужа. Понятно, что они 
встретились не в тех условиях, когда мож-
но исполнять песни. Однако получилось 
так, что Маша умерла практически через 
несколько недель после смерти мужа. 
И  сказанное Варварой Александровной 
несколько раньше: «Людзі паміраюць, 
і песні паміраюць тыя» — приобрело 
реальное воплощение: «Памерла Маша, і 
“Насцечка” памерла…».

2 Имеется в виду книга «Варвара Грэц
кая як з’ява беларускай народнай куль-
туры» [2].

3 Беседа происходила 29 января 2015 г.

Литература
1. Лапацін Г. І. Антрапалогія збіраль

ніцкай працы: носьбіт — збіральнік // Ан-
тропологическое измерение в современ-
ной гуманитаристике / гл. ред. Р. М. Кова-
лева. Минск, 2023. С. 82–93.

2. Лапацін Г.  І. Варвара Грэцкая як 
з’ява беларускай народнай культуры. 
Гомель, 2015.

3. Лапацін  Г. I. «К каждаму разгаво-
ру прыказка ё…» З  вопыту вывучэння 
дыялектнай фразеалогіі: Матэрыялы да 
фразеалагічна-парэміалагічнага слоўніка 
асобы. Варвара Аляксандраўна Грэцкая. 
Запісы 2005–2012 гг. Ч. 1, 2. Гомель, 2017. 
(На правах рукапісу). 

4. Лапацін Г. І. Паслядоўніца. Варвара 
Грэцкая  — выбітны носьбіт беларускай 
народнай традыцыі. Гомель, 2023.

5. Лапацін Г. «Пачытай мае песні… Ума 
набярэсся…» // Апостраф: Лiтаратурна-
мастацкi альманах. 2024. Вып. 1. С. 326–
354; 2025. Вып. 2. С. 308–340.

6. Лапацін Г. «Пачытай мае песні… Ума 
набярэсся…»  // Дзеяслоў: Лiтаратурна-
мастацкi часопiс. 2023. № 5 (126). С. 203–
228.

7. Лапацін Г. І. «Пясённіца». Асоба Вар-
вары Грэцкай як увасабленне амяленскай 
фальклорнай культуры. Гомель, 2025.

Статья поступила в редакцию 
27 марта 2025 г.



Личность – репертуар – текст

46 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Алексей Иванович Афонин  — 
один из авторитетных духовных 
лидеров у староверов Орегона, 

многолетний церковный староста мо-
лельного дома (моленной) во имя Свя-
тителя Николы, беспоповец часовенного 
согласия, синьцзянец1. Он первым из 
орегонских староверов обнаружил, что 
в Сибири существуют скиты, где еще 
есть накрытие2, и староверы Орегона 
с конца 1990-х гг. стали туда ездить. Рас-
кол в общинах староверов-беспоповцев, 
который произошел в 2010-е гг., ускорил 
уход в сибирские скиты сразу трех ос-
новных лидеров из этой моленной, среди 
которых был и А. И. Афонин.

Родился Алексей Афонин в 1939  г. 
в Казахской ССР, детство и юность 
провел в китайском Алтае. В 1958 г. его 
семья, как и семьи других староверов, 
выехала из Китая, где стали распро-
страняться коммунистические идеи, 
в Гонконг, бывший тогда местом приема 
беженцев. Там они прожили один год. 
В 1960  г. Афонины переехали в Брази-
лию, а в 1964 г. — в Орегон. В Орегоне 
Алексей Иванович работал преимуще-
ственно в строительстве, а также имел 
свою ферму, на которой выращивалась 
для продажи ежевика.

Отличительной чертой Алексея Ива-
новича была его непреодолимая страсть 
к «хождениям за три моря». По его 
словам, он всю жизнь работал на путе-
шествия. Чаще всего бывал в России. 
Здесь он даже построил два дома: один 
в Республике Тыва, второй в поселке 
Акимовка, недалеко от Дубчесских 
скитов3, куда он вместе с женой Анной 
Афанасьевной Афониной (урожденная 
Косачова) ушел в 2016  г. Однако вес-
ной 2019  г. Алексей Иванович посетил 
Орегон и привез рукопись книги (414 
страниц), составленной в Дубчесских 
скитах по его рассказам его дочерью 
и инокинями из России. Рукопись пред-
ставляет собой свободный пересказ от 
третьего лица.

Алексей Иванович был человеком 
пытливым и настойчивым. Например, 
стремился посетить «все библейски 
места». Он был на Синайской горе, где, 
согласно Библии, Господь дал Моисею 
скрижали. Был и на том месте (к юго-
западу от Иерусалима), где, как пред-
полагается, царь Давид побил Голиафа. 
Специально ездил в Армению, чтобы 
на горе Арарат увидеть, как там «висит 
Ноев ковчег». Он искренне сожалел, что 
не родился во времена царя Соломона 
и не имел возможности с ним побесе-
довать.

Алексей Иванович Афонин (после 
накрытия черноризец Амбросий) упо-
коился Великим постом текущего 2025 г. 
в возрасте почти 86 лет.

Данная статья — дань памяти этого 
удивительного человека, который был 
моим постоянным информантом начи-
ная с 2004 г. В основе ее — сокращенный 
вариант интервью, проведенного 8  ян-
варя 2013 г. в г. Вудбурне, штат Орегон 
(США) (продолжительность записи 1 ч  
54  мин). Записывали Андрей Борисо-
вич Мороз4, Ричард Моррис5 и я. Мною 
сделана полная расшифровка записи 
звучащей речи А. И. Афонина и по ней 
составлен связный текст6. В квадратных 
скобках публикуемого текста даны пояс-
нения автора, а в сносках — значения не-
которых слов, в частности диалектных. 

БИБЛЕЙСКА ПУТЁВКА
В  [19]77-м я поехал в Израйль, группу по-
вёз отсэдова, с Орегону, то, что библейска 
путёвка. Со мной был брат Амбросий, как 
американес. То, видите, я, как сказать, пи-
сать по-америка ́нски, щитать7 я не умею. 
Маленя так щитаю, но мало, писать вообще 
не умею. Но как у меня Амбросий был за 
секретаря, знаете. Ну он помогал мене, 
скажем. Я билет ему оплатил, а он заинте-
ресовался тоже поехать.

И когда дело всё подходилося, а в этом 
в Портлане [г.  Портленд] Азумана травел 
эйжэнси8 заинтересовалися, что люди 
жалают такую библейску путёвку сделать, 
и такая группа большая. Под одной визой 
мы все ехали 23  щеловека. И  я их всех 
группирировал, чтоб были все по два ще-
ловека. Ехали сразу щераз этот Копанэгэн 
[г. Копенгаген], а потом с Копанэгэн в этот, 
как его, в Тэлави [г.  Тель-Авив]. В  Тэлави 
приехали на самолёте, а с Тэлави уже в 
Ерасалим [г.  Иерусалим]  — на автобусе. 
В  Ерасалим должны были пяшком зайти, 
пяшком, а не на машине.

И  вот тода мы находилися в Рамада 
хоте ́л [отель «Рамада»] недалёко от города, 
от Старого Ерасалима. Скажем, Ерасалим 
Новай и Старай. Старай, он весь в крепости 
обнесённай, как Кремель в России, также 
он кирпичом там обнесённай весь. И  ети 
семь ворот, сказать что. В  ворота не за-
дёшь, то больше никак не попадёшь там. То 
из семи ворот шесь ворот действующие, а 
седьмы называются Златые вороты, Голден 
Гейт их зовут, на Восток. Оне закрытыя. 
Как по-яврейски, как по-ихному понятию, 
и так по-мусульмански. Явреи дожидают 
Мессию, что Мессия придёт с Востока и по-
падёт в эти вороты. Эти ворота откроются. 
А мусульмане дожидаются своего Мухаме ́та 
[пророк Мухам́мед]. Мухамет тоже с Востоку 
пойдёт, в эти же вороты зайдёт. Хто вперёд 
из их придёт, не знаю.

Но мещеть находится у мусульман в 
руках, у арабов, сказать-то. То, что у их всё 
время спор из-за неё идёт. А сказать, то как 
где Авраам, Исак [Исаак] и Яков [Иаков], 
это в Хевронии [г. Хеврон], то там и арабы 
командовают, и явреи, обое, друг друга 
охраняют. Авраам ещё при живности ку-
пил себе место, пещера Мехпеле [пещера 
Махпела в Хевроне] называтса. Как он себе 
гробнису купил, она пещора была. И вот он 
там похороненный Авраам и его сын Исак, 
и так его внук Яков. Конечно, они тела-то 
их там в подпольле, но я не видал. И  есь, 
нету — Бох его знат. Но они говорят, что до 
сих пор кости ляжат там, в подпольле там, 
в подвале. Но туда, гыт, спускатса равва ́ 
[раввин] ихный в год раз токо. Вроде как он 
спускатса, токо он может спуститься. Но это 
шибко, скажем, мне-то [пауза] — раз нельзя, 
то нельзя, сказать-то. А сверху гроба, ска-
жем, вот этот Авраам, Исак и Яков, три гроба. 
А с другой стороны, Сара, Ревекка и эта, как 
её, Лия. У етого, как у Якова, было две жаны.

То Рахиль померла у его на пути. Он когда 
шёл к брату, в Ерасалим шёл, она у его по-

БИБЛЕЙСКИЕ СЮЖЕТЫ В УСТНЫХ 
РАССКАЗАХ АЛЕКСЕЯ ИВАНОВИЧА 
АФОНИНА (1939–2025)

Тамара Балдановна Моррис,
доктор филологических наук, Орегонский университет (Юджин, США)

Аннотация. В  статье публикуются устные рассказы старовера-беспоповца часо-
венного согласия «синьцзянца» Алексея Ивановича Афонина о посещении им в Израиле 
библейских мест («Библейска путёвка») и о библейских событиях и персонажах («Ноев 
ковчег», «Моисей», «Царь Давыд»). Особый интерес представляют его интерпретации 
библейских сюжетов, не всегда совпадающие с общепризнанными. А. И. Афонин, несомнен-
но, одаренная языковая личность, талантливый рассказчик. В публикации передаются 
диалектные особенности его речи.

Ключевые слова: старовер-беспоповец, Орегон, рассказы, библейские сюжеты, говор

А. И. Афонин в доме Ричарда и Тамары Моррис 
с рукописью книги, написанной по его рас-
сказам в Дубчесских скитах. Орегон, 2019 г. 
Фото Т. Б. Моррис, фоторедактор В. Будаев



Личность – репертуар – текст

47ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

мерла на пути. Между Ерасалимом и между 
Вифлеемом стоит на дороге гробниса тут. 
Тут ха ́йвей9 проходит, соше ́ [шоссе] про-
ходит, а ейна здесяка как могила стоит. То, 
конечно, могила там в земле, а сверху такой 
памятник большой сделаннай, покрытай 
бархатным това ́ром10 таким, ощень ценным 
товаром, знаете. Такой синего цвету. И заход 
один, но разделяется на две дорожки: в одну 
сторону идут женщины, а в другую сторону 
идут мужчины. Женщины с одной стороны 
молютса ей, а мужчины — с другой стороны. 
У явреев или там у арабов, у всех, мужуки с 
жёнами вместе не молютса.

И  вот, ну когда мы зашли там, ну там 
стоят эти явреи, конечно. У  их маленькие 
книжицы такие, вот он щитат. Щитат, так 
вот головой болтат, знаете. Чо он щитат? 
По-своему молитвы, конечно, щитат. Но 
которы, скажем, щитат и плащет, слёзы ка-
тются. Я смотрел наблюдал. А которы щитат, 
и слёз нету. Он раз головой как ударится об 
гроб-то — больно станет. Смотришь, слёзы 
пошли у него. Ну, конечно, тут я не осуждаю 
их. Я просто рассказываю, как я видел. 

Тогда я после спрашивал, у меня гид 
была, её Габи звали, яврейкя, Габи она. Она 
рассказала нам, что мать Рахиль, она нам 
всем мать. Но она и нам мать, признаться. 
Но то, что, гыт, большинство женшыны ма-
тери Рахиле молютсы таким образом. Что 
есь женщина — не может дитя разродить, 
просит, чтоб мать Рахиль помогла ей дитя 
принясти по-настоящему. Есь женщина с 
мужем плохо живут, тоже просит в своих 
молитвах, чтоб помогла ей. Есь женщина, 
что одне парнишки родятса и нет девщонок 
или наоборот, тоже просит. Мать Рахиль по-
могат. Всем, гыт, помогат. А мужуки? Мужуки 
тоже само молютса, говорит.

А  вот ета Стяна Плаща находится, то 
там тоже женщин я не видал, токо одне 
мужчины. Видите, когда ишо при живности 
был сарь Давыд, он хотел построить очень 
большую серковь, но он старался, он начи-
нал вроде что. Но Господь царю Давыду не 
разряшил за его преступленьня. Он велики 
грехи, скажем, сделал, убийство сделал и 
прелюбодейство сделал. У етого, у военно-
го, жану забрал. Но он опять суд нанёс сам 
на себя11, он справедливо рассудил.

За эти прегрешения его Господь потом не 
дал ему храм построить. По его смерти сарь 
Соло ́мон храм выстроил. Ощень большой 
храм был построеннай, называлась Святая 
Святых. Но при распятии это всё разва-
лилося. Так вот чичас фундамент остался 
этого храма. Фундамент, там, конечно, 
камни приблизительно толщиной чуть не 
сто сантиметров, а длиной пошти по два 
метра такие камни. И  вот этот фундамент 
называтса Стяна Плаща. Вот от того храма 
эта Стяна Плаща.

Так вот эти явреи они делются на два 
класса, может, даже, на три, самаряны 
тоже явреи. То, старая евреи, староверы12, 
они с бородами, все с коса ́ми. У их косы и 
бороды у всех нетроганыя, они в щёрной 
одёже ходют. Оне вот этой Стяне Плаща 
подчиняются. Оне в синагогу не ходют. 

В синагогу ходют уже явреи бритыя вот эти. 
Те уже не как староверы называются. Эти 
называются самы староверы. Раньше туда 
заходили по-про ́стому, а сейчас туда как 
секю ́рити13, как очень охрана стоит боль-
шая, эти аппараты. Всё, знаете, проверяют, 
чтоб ничо туды не занёс, сказать-то, чтоб 
не взорвать эту стену. 

Там сотни, сотни групп разных идут. Ну я 
тут тоже видал, то они, явреи, так молются. 
Каждый из их пишет какую-то записку, как 
покаяние, грехи свои. Записет [запишет], 
потом свернёт её и в камню ́ в фундаменте, 
ну в шшэлки там всяки есь, и вот туда эту 
записку ложит. И  тоже также вот стоит, 
читат, читат, читат. И вот тут при мне один 
как ударит лбом об этот камень, у его кровь 
даже получилася. Мне даже так смех, но 
потом неудобно же. Я  тихоня отошёл. Вот 
таким путём так вот молются вот эти явреи.

НОЕВ КОВЧЕГ
После потопу уже остался только Ной пра-
ведный. После Ноя, скажем, Афетово племя 
и Хамово племя14. Вот Хамово племя пошли 
опять все арабы, Афетово племя пошли 
вот все языщники. Вот как мы называлися 
языщники.

Ковчег Ноев на Араратских горах висит 
между Турсыей и Арменией. Но, конечно, 
он там остановилса, но в тумане он стоит. 
Вот так горы, вот так как скалы оне, и вот 
тут вроде где-то здесяка [ковчег должен 
быть], и охота увидать, но туман. Гора 
Арарат. Я с армянской стороны смотрел на 
его. Интересно. Там специально биноколи 
большие есь. Но Ной-то всё-таки в Турсыю 
ушёл туда, в ту сторону ушёл. 

Но вот, когда Ной уже остановился, стал 
жить со своёй сямьёй всё ето, и наро ́стили 
винограднику. Ну урожай собрали там. Бох 
им дал, скажем. И  вот у Ноя, когда вырос 
виноград, и Ной сквасил этого вина, заква-
сил. Это же тоже с вина ковчег-то распалса 
первый-то, когда он строил-то. Когда вина 
наквасил Ной себе, видать, лишну выпил. 
Пьяный напился, пошёл и упал, и стыд 
наголе ́15, сказать-то. Ну упал пьяный, знаете. 
Пьяный, може, хто бывал. И  лежит там на 
солнце, чо ему, сказать-то. А  этот, как его, 
Хам, побежал, увидал отца и крищит этому 
братишку: «Иди-ка, тут папка-то что делат!» 
Ну стыд-то наголе у папки-то, он пьяный 
лежит. А тот: «Ты что, дурак, смеёшься», — 
говорит. И  вот этот Афет взял какой-то 
матерьял, ну лопоти ́нку16, и пятился задом, 
чтобы не видать отца голого, ну там стыд не 
видать, и закрыл его. То Ной блаγословил 
этого Афета, а Хама прокля ́л вот за вот это, 
что он посмеялся над отцом. Ну это как 
библейска-то рассказ. 

Видишь, когда Господь, когда приви́дел17 
уже за прегрешения человеческая, что 
накопилося на земле столь гряхов, что 
уже этот люд уже никак не исправишь, то 
Господь как поклялся сам собой18, что потоп 
сделать. Ну каким путём? Надо всё одно, 
чтобы мы все не потонули, чтобы одно пле-
мя осталось от кого-то. И вот тода Господь 
сказал этому Ною, Ной был праведнай: «Вот 

строй иди лодку и никому ни слова. Никому, 
чтоб нихто не знал». Такую-то, столь-то 
локтей, там [в Библии] сказано, там длины, 
ширины. 

Он с утра стаёт и пошёл туды строить 
его [ковчег]. Уйдёт. Сколь он, конечно, там 
строил его, полгода или год ли? Ну и жана 
спросила его: «Но ты куда ходишь?» — «Да 
над йор бизнес19,  — как он сказал.  — Да 
тебе не обязательно [знать], не обязатель-
но». Ну строил ковчег, уже пошти он его 
стал доканчивать. Ну какой-то день, она 
ряшила, что делать, каким путём. А дьявол 
тут как тут. Дьявол сразу принёс ей травки 
этой, хмельной травки20 называется: «Ты 
сквась ему бражо ́нки21 там ли какой-то там 
напиток, попо ́й его, и он тебе расскажет». 
Вот поэтому-то хмель-то запрешонный с 
той поры, хмельна трава называтса. И вот 
тода она ему сквасила этой бражки. Он при-
шёл домой. «Ну с устатку на, муж, выпей». 
Он выпил. Пьяный, вишь, какой щеловек! 
Когда щеловек вумнай напьётся пьянай, 
он половину ума терят. А  если щеловек 
маленько что-то у его не сто процентов ума, 
он много терят. Он вообще, скажем, дураком 
претворятса. Любого из нас щеловека вот 
этот хмель представляет дураком. Любого! 
И  вот, тода, когда этого хмелю повыпил, 
и рассказал жане, что случилося. Пошёл 
туды  — всё развалилося. Вот весь ковчег 
распался по щастям. Но первый ковчег был 
даже не спушшенный в воду. Вот тут тогда 
он уже пришёл, конечно, может, и нагоняй 
ей дал или выговор дал ей за это. Тогда он 
после этого он начал́ строить [новый ковчег] 
и тогда построил.

Предисловие к книге об А. И. Афонине. 2019 г. 
Фото Т. Б. Моррис, фоторедактор В. Будаев



Личность – репертуар – текст

48 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

МОИСЕЙ
А как Моисей родилса, как раз в то время 
было у етих египтян, чтобы перво еврейско 
дитё убивать его. А Моисей, когда родилса, 
ощень был красивай. Она [мать Моисея] по 
воде опустила его, а фаравонова дочь уви-
дала ребёнок. И вот тут сохранила его. И вот 
тода, сказать-то, этот Моисей вот тут остался 
от евреев. Но он работал у фаравона как за 
сына, за внука был приня ́тай. Моисей вы-
рос, может, уже лет 30, сказать, или больше 
стало. А эти евреи жили у египтян в пляну, 
сказать-то, и так были запленённые. Они как 
рабами работали и всё это, сказать-то. Но 
Моисей за этим наблюдал, ходил всё время, 
смотрел. Но Моисею было жалко, как евреев 
их мучут, бьют, всё это. 

И  вот один раз они там работали. 
И  Моисей солдата ну там этого, ли как ли 
перевести, ударил за еврея кнутом и убил. 
Моисей. И вот тут-то Моисей вроде что как 
виновен как этому греху, что убил своёго, 
фаравонова. А  у фаравона был сын млад-
шай, тоже фаравон его звали. Он незалюбил 
Моисея, что он вот своих убиват, знаете. 
Тогда-то Моисей узнал, что он еврей. Ему 
рассказали. И мать рассказала тут, и служан-
ка рассказала, что он еврей, он найдённый, 
он не египтян. И он тода пошёл страдать за 
еврейскай народ. Фараваон, он, конечно, 
хотел иска ́знить22 Моисея. Но он решил, 
что нет, я не буду его ка ́знить, а потом его 
отпустил. «Пусть ему Бог накажет, — отпу-
стил его. — Уходи и всё. Пусть тебя зверь 
растерзает, чтобы моя рука не была не 
погана, не грязная». И тогда Моисей ушёл 
в израильскую землю сам и вывел свой на-
род. Много дней шёл Моисей. И тут Господь 
дал ему власть.

Моисей Боγа сперва не знал. И  вот 
Моисею как-то был голос от Боγа. Господь 
позвал его на гору Хори ́в [гора Синай], 
де боγописны скрижали Моисей брал, 
сказать-то. Господь позвал. Это будет уже 
во Египте на Синайскай горе, гора Хорив. 
Я был на ней. Синайска гора, знаете, как там 
солнце всходит, очень интересно, знаете. 
Я на етим месте был, сказать-то. Я туды три 
щаса шёл пяшком. И вот здесь Господь тогда 
с Моисеем разговаривал. И Моисей, когда 
уже Моисей народ свой вывел, скажем, со 
Египта и получил боγописны скрижали, 
Закон Моисей получил от Боγа, но ког-
да Моисей спустился вниз, народ стали 
творить беззакония. Он рассердился. Эти 
свои скрижали, эти плиты, бросил их, и они 
сломалися. Тогда он опять вторично ходил 
Моисей, сказать-то. 

И вот тут Господь, конечно, Моисею дал 
такую блаγодать, силу, что Моисей жазлом в 
змею превращал и Щермно ́е море Моисей, 
скажем, вот этим [жезлом рассек]. Это уже с 
Боγом Моисей беседовал. Ну вот, де Моисей 
прошёл Щермное море, я тут не был. Там 
как раз город Ка ́йра [г.  Каир] находится. 
Я там не был, а вот на Синайскай горе, где 
он полущил скрижали, я там был. 

Щермное оно называтса, Щермное — это 
Красное море. Я думал, что Красное море — 
оно просто красная вода, а оно нет, не крас-

на вода. Вода она прозрачная, светлая, как 
вон на Соловках Белое море. Оно пощему 
Бело называтса? Оно не бело, оно тёмное 
море, а оно Бело, оно отсвещат белым. Я там 
тоже на Соловках был. На этим, скажем, на 
Белом море, был. То в Красном море вот 
так вот забредёшь по сих пор [показывает], 
то пальсы свои хорошо видишь, но беряга 
красныя. Вот этим солнцем освещат, когда, 
скажем, закат. Оно от берегов [называется 
Красным], берега — красная земля. И тода 
оно красное получатса.

Египетска пустыня, где оне заходили, 
тут я был, сказать, а в пустыне я не про-
шёл. Надо было ехать в город Кайро. Это 
до с Кайро суда по этой пустыне тоже, но 
пустыня, да пустыня. Там такие пустыни, 
знаете, там воды даже нету, сказать-то. Заяс 
и то воду на себе таскат. Как оне там бедны 
живут, я удивляюся: голи ́мы23 камни, ветер, 
знаете, такой. Вот я бы токо хотел бы схо-
дить, эти де пирамиды фаравоновы вот эти 
вот. Но не был я там. Надо это туды в Кайру 
пераезжать чераз пролив.

ЦАРЬ ДАВЫД
Сарь Давыд мудрый был, судил всех спра-
ведливо, а он был простой пастух. Отес его 
Евсей [Иессей]. У его три брата ещё других 
было. Те были у власти, у саря там работали, 
у этого у саря Саула работали, а он, Давыд, 
был простой, простяга, сказать-то. Ну 
здоровый был из себя, а сам был простяга. 
Ну, сказать-то, зла никому не делал, вряда 
никому не делал. Ну пас там, баран пас ту-
ды-суды. Оне боγато ́ жили, сказать-то. Овес 
стерёг своих, так что, если лев пришёл (там 
же львы по пустыням ходют), поймалося 
ягнёнка, он догонят его, отобират его и льву 
разорвёт пась и бросит: «Не трожь больше 
моёго ягнёнка». Вот такой был, скажем. Ему 
как о ́т Боγа была дадена такая блаγодать.

Потом на их [на израильтян] эти фили-
стимляны шли войском. У  них Голияфа24 
назывался богатырь. И  оне этому Саулу 
предъявили, что будем воявать. Тепереча 
у Саула договор такой был, что хто Голияфу 
побядит, значить, тому и перяходит сарство. 
Сарь Саул по всяму Израилю послал послов 
искать такого богатыря, кто мог с этим с 
Голияфой [cразиться]. Голияфа тоже очень 
был большой и весь был в кольчуге боль-
шой какой-то. Но вот я не знаю, пощему до 
сих пор его кольчуга нигде не сохранилася 
этого Голияфе. Нету вот этого, сказать-то. 
Вот у саря Давыда короны ляжат, я видал, 
а кольчуги нету. Я спросил: «А где кольчуга 
Голияфе, в какой тоже было это?» Не со-
хранилося.

Тода туда-сюда, того призовут, того, но 
сарь Саул пробовал етих богатырей, но не 
выходит такого. А там ему сказали, что вот 
этого Есеева сына, гыт, Давыдку, позовите 
суда. Давыдку, гыт, позовите, гыт, суда на это 
место. Позовите. Он токо сможет единствен-
най такой щеловек, что он как льва догонял, 
лев не мог от него убяжать. Тода вот его, саря 
Давыда, призвали суда, а он с луку не охот-
ничал. У его была сделана такая фрунжал́ка25 
называлась кака-то. Но вы, поди, сами 

видали, такая: ну две вярёвки ‹…›, камень 
заложенный бросашь, знаете. Опускашь — 
одна сторона лятит, а другая у тебя на пальсу́ 
остаётся. Мы так тоже в детстве играли-то, 
было у нас она. Фрунжалка звали там по-
нашему, а по Писанию праща зовут её. Но он 
с етой всё и забавлялса. Он так что пошти на 
полкилометра бросал камни. И камни, пошти 
пудовые камни ложил туда, закладывал. Ну 
такой сильнай был, сказать-то.

Когда вызвали его, братья ́ увидали: 
«Да что же Давыд наш пришёл суда». Оне 
много лет не видали его. Он, конечно, воз-
мужал. Пришёл, може, в этой в овщиной 
одёже. Знаете, такой здоровяка! Скажем, 
гдека Голияфу [царь Давид] побил, на том 
месте я был. Я на том месте был, и с этого 
ключика26 я камни домой привёз взял. 
Я тут был, скажем так. Так вот гора, мы там 
были. Специально поехал посмотреть на 
это место.

Тепереча, то войско с этой стороны стоя-
ло, а это, израильско войско, с этой стороны 
стояло. Но когда сарь Давыд пришёл, ему 
кольчугу смерили, ему кольчугу сделали. 
Он эту кольчугу одел на себя, помотал ру-
кой — она тесна ему. Мещ ему дали в руки. 
Но оно это всё тесно. Он с себя всё сбросил: 
шлем, кольчугу, всё снял с себя. Взял свою 
эту кожаную, там полкожи была эта фрун-
жалка. Тут камней наложил себе, сколь там 
камней. И когда войско-то всё вышли, его 
вывели сюды как богатыря. Вот он стоит от 
Голияфа на таком-то расстоянии.

Израйль весь сразу думал, что проп́асть27 
нам приходит, мы погинели. Какой «бога-
тырь» такой пошёл на Голияфу! Но когда 
подходить к Голияфе, Голияфа: «А  ты чо 
такой шшенок идёшь на собаку?» — говорит 
на Давыда. Ты шшенок, скажем, как малень-
кий па ́ппи28, идёшь на большу собаку. А он 
тогда Давыд чо-то ему ответил. Теперь у 
Голияфа токо было это место у его откры-
то — перяносье, тут со лба и вот тут до носу. 
А тут всё было закрыто, он весь в жалезе, 
токо глаза и сюды. Давыд, видать, хорошо 
приметил это. Как размотал камнем, бро-
сил — прямо в глаз, в перяносье угадал ему. 
Тот и полятел. Сарь Давыд побяжал к ему, и 
подбяжал к ему, и дальше чо делать. А Ангел 
Господень говорит: «Давыд, Давыдик, бяри 
сякиру и руби голову». Он едва его меч вы-
ташшыл, а вроде поднять его не может, но 
ангел помог ему поднять. Он его бросил, 
отрубил голову — и всё. И вот таким путём, 
скажем, тода израильтяне побядили.

То сарь Саул потом назнащил его зятем, 
сарь Саул сказал: «Я  отдам полсарства и 
свою дощь отдам саму любиму за няго». Он 
отдал за саря Давыда дощь свою. Но потом 
Саул с Давыдом всё время воявали, зять с те-
стем. Но Давыд, сказать что, он своёго тестя не 
хотел зарубить, не хотел убить. А вот придёт 
ночьчу, так подкрадётся, там они спят, он де-
то ему ли какой-то лоскут от одёжи отрежет, 
или шапку унясёт у него, или клинок из рук 
унясёт у его, уташшыт, знаете. Так невидимо 
приходил к ему. 

И  вот Саул  — самый первай сарь ев-
рейскай. Видите, персидскай сарь был, 



Личность – репертуар – текст

49ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

турескай сарь был, а у явреев саря не было. 
У  явреев были пророки. Пророки дяржа-
ли всё яврейство, всю религию держали 
пророки. И вот они просили, что дай нам, 
Господи, саря. И  вот Господь дал им саря 
вот этого Саула. Само первый Саул, а Саула 
блаγословлял Самуиил пророк. Но когда 
Саул шёл по божьим стопам, как Господь ему 
говорил, иди, вот тех-то бей, вот столь-то 
возьми, а столь-то ты не бяри, у него хорошо 
встречалось, всё шло. 

А потом он одно время там побядил там 
одних и всё хозяйство забрал. И жён ихных 
всех растерзал, по всем по этим по разным 
по работникам пораздал. Везде всё это 
расплени ́л29 их, сказать-то. За это Господь 
его наказал за непослушания. Потом Саул 
стал изменять[ся], стал по колдунам бе-
гать, всё это. И вот там уже были сяродеи 
[чародеи], всё он это к сяродеям: «Вот мою 
жизнь расскажите, почему так». Он от Боγа 
отступил. Тогда Господь тоже от его откач-
нулся, а изобрал Господь саря Давыда. И вот 
сарь Давыд до вот этого, до Ури ́и, он был 
щестнай. А  вот когда он прелюбодейство 
и убийство сделал, за это Господь не дал 
ему достроить Дом Святости, а Соломон 
достраивал. 

Соломон был ощень премудрай, но он 
много себе набрал язы ́щных [языческих] 
жён. У его как их всех триста жён что ли 
было, триста наложниц было у Соломона. 
Он брал их со всякого свету, со всякой 
религии. И каждой жане он не запрящал, 
как хошь, так ты и молися, как хошь, так 
и строй. 

Он ощень был мудрай Соломон, 
сказать-то. Вроде как Господь сказал 
Соломону, что ты из Ада своёй мудростью 
выйдешь. Но интересно бы было, если бы 
я в то время родился бы, то повидаться 
бы с им, поразговаривать, знаете. Есть же 
люди мудры-то.

Примечания
1 Синьцзянцами называют старове-

ров, приехавших в Орегон в 1960-е гг. из 
провинции Синьцзян Китая. 

2 Накрытие: здесь обряд отречения 
от мира, сопровождающийся сменой 
имени.

3 Дубчесские скиты — духовный центр 
староверов часовенного согласия, распо-
ложенный на севере Красноярского края.

4 Андрей Борисович Мороз — доктор 
филологических наук, профессор Рос-

сийского государственного гуманитар-
ного университета и Национального ис-
следовательского университета «Высшая 
школа экономики» (г. Москва, Россия). 

5 Ричард Моррис (1933–2015)  — док-
тор наук по культурной антропологии, 
профессор Орегонского университета 
(г. Юджин, США).

6 Полную версию этих рассказов см.: 
«Охота странствовать напала на него» 
(Алексей Иванович Афонин, 1939–
2025  гг.)  // Старообрядчество. 2024. Т.  2. 
№  4. С.  36–62. DOI:10.24412/2949-4001-
2024-0170. По просьбе редакции в той 
публикации часть диалектных черт была 
убрана. В данной статье они сохранены.

7 По-америка ́нски (писать, читать), то 
есть по-английски (писать, читать). 

8 Азумана травел эйжэнси — японское 
туристическое агентство «Азумане» (из 
англ. travel agency ‘туристическое агент-
ство’). 

9 Ха ́йвей  — автострада (от англ. 
highway).

10 Това́р — ткань. 
11 Нанести суд сам на себя — осудить 

самого себя. 
12 Старовер:  здесь человек, строго 

следующий религиозным законам, тради-
циям, обычаям.

13 Секю́рити  — от англ. security ‘без-
опасность’.

14 Согласно Библии, Иафет и Хам  — 
сыновья Ноя, спасшиеся вместе с ним во 
время Всемирного потопа.

15 Стыд наголе — об открытых наруж-
ных половых органах человека. 

16 Лопоти ́нка — один предмет одежды.
17 Приви́деть — предвидеть. 
18 Сам собой  — про себя мысленно, 

в уме. 
19 Над йор бизнес — не твое дело (из англ. 

not your business).
20 Хмельная травка — растение хмель. 
21 Бражо́нка, бра́жка — слабоалкоголь-

ный напиток, изготовляемый в домашних 
условиях.

22 Иска ́знить — убить. 
23 Голи́мый — имеющийся в очень боль-

шом количестве.
24 Голия́фа — Голиаф, огромный фили-

стимлянский воин, потомок великанов-
рефаимов в Ветхом Завете.

25 Фрунжа́лка  — самодельное при
способление для метания камней.

26 Ключик — мелкая речка. 
27 Про́пасть — смерть, погибель. 
28 Па́ппи — щенок (из англ. puppy).
29 Расплени ́ть — взять в плен. 

Статья поступила в редакцию 
15 августа 2025 г.

 Страница книги об А. И. Афонине. Алексей Иванович с женой Анной Афанасьевной в по-
ездке по Израилю. 1977 г. Фото семьи Афониных, фоторедактор В. Будаев



Из дневника собирателя

50 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

В апреле 2025 г. исполнилось 100 
лет со дня рождения Виктора 
Иннокентьевича Плотникова 

(1925–1978), доктора искусство-
ведения, профессора Институ та 
имени И. Е.  Репина, председателя 
секции критики и искусствоведения 
Ленинградской организации Со-
юза художников и члена правления 
СХ СССР в 1970-е гг. Его докторская 
диссертация «Фольклор и русское 
изобразительное искусство второй 
половины XIX века» была издана 
посмертно (Л.: «Художник РСФСР», 
1987). В  Институте имени И. Е.  Ре-
пина В. И.  Плотников читал курс 
«Искусство народов СССР». Опыт 
изучения разных национальных 
художественных школ позволил 
ученому проследить закономерность 
обращения к фольклору как духовно-
му источнику самосознания народа. 
Уважение к самобытным культурам 
и научная требовательность  — эти 
черты определили высокий авто-
ритет искусствоведа среди коллег 
и учеников.

Семьдесят лет назад, будучи аспи-
рантом, В. И. Плотников участвовал 
в этнографических экспедициях  
1950-х  гг.,  организованных сек-
тором истории Института языка, 
литературы и истории Карельского 
филиала АН СССР (ИЯЛИ). Помимо 
его экспедиционных отчетов, хра-
нящихся в Научном архиве КарНЦ 
РАН в Петрозаводске1, в семейном 
архиве имеются личные дневники 
(1955–1957). Кандидатская дис-
сертация В. И.  Плотникова (1962) 
была посвящена искусству Карелии, 
и материал экспедиций пополнил ее 
историческую главу. Плотников имел 
художественное образование, со-
ставлял планы деревень и отдельных 
строений, писал акварели, зарисовы-
вал артефакты, многие из которых 
ныне утрачены. Предлагаю вниманию 
читателей записи из карельского 
дневника, выполненные в июле 1955 г. 
и отражающие поморские путевые 
впечатления, обстановку экспедиции, 
осмысление виденного.

В  квадратных скобках курсивом 
даются вставки публикатора дневни-
ка: необходимые пояснения, раскры-
ваются сокращенные слова. Пропуски 

текста в цитатах отмечены угловыми 
скобками. Орфография источника 
сохранена, пунктуация приведена 
в соответствие с современными пра-
вилами русского языка.

Памятная выставка произведений 
В. И. Плотникова прошла в выставоч-
ном зале «Арт-Проспект» Музея изо-
бразительных искусств Республики 
Карелия в Петрозаводске с 19 сентя-
бря по 23 ноября 2025 г.

ИЮЛЬ 1955 Г.

19 ИЮЛЯ. ЧУПА-КЕРЕТЬ.
Чупа. Мы пойдем на моторно-парусном боте 
«Колежомец» в Кереть2 — старое поморское 
село, расположенное в 3 км от моря в за-
ливе, или, как здесь говорят, в «салме». Бот 
чуть заметно покачивается у причала на 
небольшой волне. На палубе у рубки привя-
заны лошади. Грузят мешки с солью. Кроме 
нас, — попутчиков порядочно. Уже давно 
было 3 часа (срок отъезда). Но начальства 
еще нет. Ждем. Моросит все усиливающий-
ся холодный дождь; ветер гонит мохнатые 
тучи, но с каждой — все сильнее дождь.

Для меня все ново. Серые деревянные 
постройки над водой, небо, пересечен-
ное мачтами «ёл».

[На полях:] «Ёлы»  — мачтовые не-
большие лодки, «доры» — безмачт[овые] 
лодки, несколько напоминающие фор-
мой носовой части гордые профили 
старинных поморских судов (кстати, они 
сделаны в Кеми). 

И серый хмурый день, вся красочная 
гамма близких цветовых нюансов, вся 
обстановка суровой диковатой при-
роды  — волнует, пробуждает во мне 
какое-то чувство, напоминающее детские 
романтические мечты о «далеких странах» 
и т.д. Мне поэтому неохота уходить с палубы. 
Но дождь усиливается, а мы все еще не отча-
ливаем. В тесном кубрике — все попутчики. 
Маленький горбун со вставными зубами си-
дит на лавке между двумя молодыми, рано 
состарившимися женщинами и довольно 
фамильярно рассуждает на различные 
темы. Старуха в белом платке, повязанном 
по-старинному (наперед), рассказывает о 
способе ловли жемчуга [как его] (раньше) 
[добывали], молодому финну с красным 
лицом и жесткими светлыми волосами 
[зачеркнуто: добродушное лицо выража-
ет…]. Он чем-то напоминает сказочного 
Ванюшку-дурачка. Молчаливый горняк в 

ИЗ ПОМОРСКОГО ДНЕВНИКА  
В. И. ПЛОТНИКОВА (июль 1955 г.)

Аннотация. Записи (июль 1955  г.) из Поморского личного дневника искусствоведа 
В. И. Плотникова (1925–1978), участника этнографической экспедиции ИЯЛИ Карельского 
филиала АН СССР, в то время — аспиранта Института имени И. Е. Репина, отражают 
путевые впечатления, осмысление виденного, содержат информацию об утраченных 
памятниках народного искусства Поморской Карелии. Публикация из семейного архива 
подготовлена дочерью автора дневника М. В. Плотниковой.

Ключевые слова: Карелия, поморы, этнографическая экспедиция, ИЯЛИ, искусство

форменной фуражке, за газетой — голова 
моего спутника Л.  И.3, две молоденькие 
девушки  — все заняты своим делом и, 
кажется, непринужденно чувствуют себя, 
только иногда замечаешь настойчиво 
любопытствующий взгляд горбуна. Сидеть 
неохота, я все еще переживаю в душе волну 
нахлынувшей романтики. Но вот и началь-
ство: новый председатель райисполкома и 
зам. директора рыбзавода, [оба] в зеленых 
брезентовых плащах. 

За кормой убегает зеленый свет пе-
нящейся воды, а вдали, над заросшим 
берегом, — синим-синё. На этом синем 
горизонте, какой бывает только в дожд
ливые бурные дни, — относительно бе-
лые клочья холодных облаков. На букси-
ре у бота две рыбачьи лодки: в одной, на 
куче, покрытой брезентом,  — пожилая 
женщина, закутанная в пеструю клетча-
тую шаль. Равнодушные глаза ее оста-
новились на секунду на моей странной 
фигуре в шляпе (наверное, с раскрытым 
ртом?), и снова закрываются. Она дрем-
лет, плотнее закутываясь от холодного 
ветра, отправляется она ловить треску 
(«трешочку») на море, — куда более про-
заическое осмысление природы.

Справа и слева — дикие каменистые 
берега с редким сосняком и омытой 
дождем зеленью низкорослой березы. 
Среди мохнатых облаков голубеет небо, 
солнечные лучи падают на воду и отра-
жаются нестерпимым до боли блеском. 
Несколько минут стоянки у лесозавода, 
и мы подходим к Керети, — группа серо-
голубоватых домов на зеленом склоне 
берега. Лодки нас доставляют на берег.

Впечатление (первое) от Керети очень 
хорошее. Это когда-то было, вероятно, 
богатое поморское село. Большие дома 
теперь частично заколочены, окна рас-
положены в несколько рядов. Главное: 
фасады с мезонинами («светелками»), 
чердачные помещения ориентированы 
на озеро, только средняя улица имеет 
двустороннюю ориентацию. На улице 
деревянные тротуары, мостки, два 
креста с полотенцем, крытые крылечки 
обязательно по боковому фасаду. И всю-
ду перед входом обрывки сетей для об-
тирания ног. Амбары над водой, черные 
лодки. На окраине, у берега среди голых 
берез, куча кирпича  — здесь, говорят, 
была красивая деревянная церковь 
с двумя куполами и отдельно стоящей 
колокольней4. В  1948  г. она сгорела5, 
сгорело и много домов. Сгорел богатый 
большой дом лесопромышленника  — 
помора купца Савина. Фотография 
церкви имеется у одной гр[аждан]ки 
в Чупе6. (Частично сохранились и боль-
шие иконы, нет [то есть они утрачены] 
10). [Сообщила] Таскаева Анна у почты.

20.VII.
Были у старушки Юрьевой, у которой со-
хранились частично иконы, вынесенные 
из сгоревшей церкви во имя Николы7. 
Церковь, вероятно, была богатая, часто 



Из дневника собирателя

51ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

поновлялась приношениями богача Савина. 
Сохранившиеся иконы очень потемнели 
(обгорели и загрязнены) и, кажется, не 
представляют особого художественного 
интереса8. Были здесь из Карельского музея 
Мулло9 и Сапов10, но эти иконы не видели. 
Узнать на месте.

Интерес представляет икона Пара-
скевы Пятницы. Она очень закрашена 
и имеет оклад. Очень простые формы 
лица, небольшая ручка. Размер ее [ико-
ны]: ок[оло] 1  метр, 50  [см]  — большая 
сторона. Сохранилась плащаница (даже 
две). На первой,  — более старой,  — 
[отображено] одно тело Христа, трак-
тованное более резко (в тенях и светах), 
чем позднее, с изображениями Иосифа, 
жен-Мироносиц и Девы в клеймах, за-
глаженное мягко (под слюдой). Парчовые 
свесы [нрзб.] вышеты золотом и сере-
бром. [Слева на полях — схематичный 
рисунок хранившейся горизонтально 
иконы.]Тесный растительный узор по 
темно-малиновому фону. Свесы нижней 
плащаницы (они положены одна на дру-
гую) вышиты художественнее: орнамент 
более изящен, и не сплошной. Гамма 
более выдержана. м. б. за счет древности, 
хотя сохранность хорошая. Кажется, что 
плащаница нижняя — не раньше нач[ала] 
XIX  века, а верхняя  — конца XIX и м.  б. 
XX века. Резная икона Параскевы — ду-
маю, что древняя.

На будущее: лучше знать религиозную 
мифологию, ибо путаю святых11. А знать 
надо, ибо с откровенностью рассказы-
вают, когда увидели, что я читаю по-
церковнославянски бойко (на их взгляд).

20.VII.55
Мы живем у Александры Ивановны 
Стариковой? — местной жительницы — 
поморки. Она, вероятно, в молодости 
была привлекательной женщиной. 
Крупные, но довольно тонкие черты 
сравнительно моложавого лица, при-
ветливость и желание рассказать обо 
всем, о своей жизни вдовы, вырастив-
шей без мужа (с 1937 г.) 7 детей — все 
это очень располагает. Ей не дашь (на 
вид) 52 г[ода].

В разговоре — новые для меня слова: 
«поветерь»,

«север» (северный ветер — при нем 
плохая погода),

«побережник» — ветер с берега (хо-
рошая погода),

«шелонник» — горячий ветер, «у него 
жена кривая».

Она [Александра Ивановна]  — по-
морка, но её «море бьёт» (т.е. тошнит при 
качке). По её словам, варежки поморы 
вяжут без узоров из одноцветной шер-
сти. NB! — белой или черной.

— С узорами? 
— Это кореляки делают, — отвечает 

она на мой вопрос. — Вот поедешь в Со-
ностров12, там тебе свяжут.

Поморы не все одинаково говорят, — 
рассказывает она, и смешно передраз-

нивая, начиная каждое предложение 
с «ё», говорит, как гридинские поморы 
(отдельные слова, напр[имер], не корова, 
а коровёнка, и т.д.).

Гридино — зажиточный рыболовец-
кий колхоз (ходят на Мурман), в 40  км 
от Сонострова  — был меньше Керети, 
сейчас строится. Сохранилось много 
старых домов (такие, как и в Керети). 
В Гридино держат от 3 до 20 оленей все 
семьи. Шерсть оленей, отпаренная от 
шкуры, идёт для перины (оказывается, 
мы на такой перине спим). Кожа оле-
ней идет на бахилы,  — род сапог без 
жестких подошв. Карелы носят бахилы, 
но больше упаки (с загнутыми носами). 
Короткое голенище они сбоку украшают 
красным бантом. Это так делают финны 
и «дальние» карелы пограничные.

В  Гридино имеется часовня вроде 
избы с колокольней  — службу сами 
служат (старушки)13.

21 ИЮЛЯ
Делаю рисунки, обмеривали дома наи-
более распространенные (см. анкеты). 
В доме без мезонина бревна обрублены 
топором.

Сегодня у хозяйки была соседка Шер-
стинская. Муж её был мелким чиновником 
на почте? [знак вопроса в тексте, точ-
нее] — линейным мастером на телеграфе. 
Их дом стоит на горе, он обшит досками, 
и единственный, где есть резьба окрашен-
ная, а также раскрашенный наличник. Дом 
они сами строили. Наличник раскрашивал 
сам. Он сам рисовал  — сохранились две 
его картины (завтра пойдём, посмотрим), 
а также фотографировал. Постепенно она 
[соседка] разговорилась, стала вспоми-
нать старину, — ей 70 лет, — слова стали 
теплее, и вообще она освоилась, видя, что 
мы не смеемся над её религиозностью. 
По её словам, церкви, которая сгорела, 
было 350–300 лет14. Она (церковь) имела 
два придела (во имя Варламия15, Егория) 
и главный — во имя Всех Святых, была об-
шита и выкрашена белой краской. В церкви 
находилось много икон. Во время пожара 
сгорела рельефная икона Николы Коча-
рика16. Виденная мной икона Параскевы 
Пятницы была спасена. Она дважды горела: 
в первый раз очень давно, в другой, более 
древней церкви17. Не удалось выяснить, 
стояли ли вместе две церкви. Колокольня, 
по её словам, не стояла отдельно.

В. И. Плотников. Автопортрет (1952)



Из дневника собирателя

52 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

О крестах. Она говорит, что ставили по 
обету, за спасение, за просьбу18.

Стоял крест у Савинских амбаров, 
рядом с ним небольшие чугунные пушки.

В  Гридино давно когда-то приходила 
«англичанка». Про эти пушечки она [со-
седка] в связи с англичанкой рассказывает 
(англичане приходили не на её памяти)19.

20.VII.
Сегодня рисовал. Стоят пасмурные до-
ждливые дни. Передать это очень трудно.

В Черной речке нашей Р. Ф.20 нет. Они 
выехали в Нисно-губу в четверг. Просил, 
чтобы им передали мою просьбу сооб-
щить, где встретимся.

Мы, кажется, застряли в Керети. В Со-
ностров из-за погоды катера не идут. 
Наша хозяйка очень гостеприимная. 
Очень хорошо, красиво печет шанежки, 
делает пареное молоко. Мы этим пре-
имущественно питаемся.

Любит поговорить. В  её речи часто 
старые слова (жонка, досельный и  т.д.). 
Когда говорит, частит, пересыпает слова 
поговорками.

От неё слышал о таком обычае: най-
денного утопленника необходимо похо-
ронить, никому не сказав, это принесет 
удачу, счастье (у нее утонула сестра, и вот 

недавно одна местная женщина через 
22 года проговорилась, где она похоро-
нена). Нашел ее муж [той женщины]. 

В  Керети очень часто лодки имеют 
на корме вделанную в сиденье стертую 
подкову. В остальном они не отличаются 
от лодок, которые мы видели в Кестеньге.

Здесь употребляют слово погода  — 
в смысле непогоды.

«погода падёт», н[а]пр[имер].
«торок» — неожиданный
«шивал» ? — с любой стороны

25–26 ИЮЛЯ
Мы неожиданно — наспех — уезжаем из 
Керети в Чупу с попутным «Колежомцем», 
не попрощавшись с А.  И. [Александрой 
Ивановной], оставившей очень доброе 
воспоминание, и я даже забыл две кисточ-
ки (колонки)21. На палубе «Колежомца» — 
разбитые при качке бочки с кормовой 
засоленной рыбой для свиней (пиногор). 
По ней ходят сапогами, вообще труд не 
ценят. [Отправлялись] из Керети лесо-
сплавщики, — конечно, воздух был про-
солен круто, грязно без всякой нужды. Но 
все-таки «Колежомец» — поездка на нем 
оставляет хорошее, если не романтиче-
ское, то свежее ощущение простора, а не 
вялых будней ‹…›.

[Прибыли в Чупу]   — [населенный 
пункт] неясной для нас планировки, 
с поселковыми, барачного типа домами, 
как-то нашедшими место себе среди 
камней. О Чупе можно сказать, что здесь 
видишь на улице горняков в форменных 
фуражках. И камни.

[Далее] ночью вышли на пароходе 
«Салют»,  — грязной посудине снаружи, 
и не менее — внутри. ‹…› Почти моря не 
видел, чувствовал немного качку, но всё-
таки спал в кубрике.

Соностров  — дикое, по-своему кра-
сивое место, каменистое с лесом  — со-
снами, выросшими на сизых скалах,  — 
встретил нас неприветливо.

Во-первых, не могли добиться ни от 
кого [информации] насчет помещения, 
и так далее. Вот только к вечеру мы нако-
нец устроились. И довольно хорошо. Но то, 
что так ошарашило, все-таки не могу вы-
черкнуть из своего первого впечатления.

Немного поговорили с хозяевами; зять 
корелки-депутата  — белорус, поэтому 
более разговорчивый, пригласил нас за 
стол. Ели жареную щуку, оладьи, молоко.

Слышал, что в Гридино дома очень 
близко друг от друга, не как в Сонострове, 
и имеют заборы.

Слышал и замечания насчет языка — 
ни русский, ни карельский.

27–28 ИЮЛЯ.
Рисовал  — сделал, кажется, два более 
или менее удачных этюда. Обмеры, мы, 
кажется, все сделали — 5 домов.

Фотоаппарат мне надо завести. Во-
первых, всего не зарисуешь. Во-вторых, 
сфотографировать людей, с ними [так] 
проще разговаривать.

Чай здесь не пьют, горячей воды поч-
ти не бывает, поэтому я отпускаю себе 
бороду.

Один человек из Сонострова, помор 
Шухнин Константин Ильич, говорил, что 
у Кандалакши на скале выбиты «боже-
ства» (он говорил об этом Мулло)22.

В  Сонострове (начало пос[ёлка]  — 
1912) дома с мезонином 3-х скатные. 
У печей сохранились камельки! Ниж[ние].

Потолки  — в закрой, на 2-х матицах 
с боковыми скатами. Столы расположены 
по-карельски. Сделал глазомерный план 
Сонострова.

30 ИЮЛЯ 55
Сегодня мы снова в Керети. Особенно 
стал заметен контраст отношения к нам 
в Керети и в Сонострове. Там полчаса 
молчания и лаконичный (лаконичнее, 
вероятно, чем у греков) ответ на наши 
тирады, и затем снова наш монолог  — 
таково общее, конечно, несколько пре-
увеличенное впечатление.

В Сонострове — стены гладко стесаны, 
потолки не крашены. 

В Керети — почти повсеместно обои, 
а потолки крашены масляной краской.

NB! Здесь хозяйственные постройки 
чаще отделены.

Страница из дневника В. И. Плотникова. Запись от 20 июля 1955 г. Кереть



Из дневника собирателя

53ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

***
[Шли] мы на ёле саностровской. Гу-

дит, чуть трясет какой-то неприятной 
дрожью мотор. Мимо проходят берега, 
то с растительностью, хотя и чахлой, то 
совсем голые, с красноватыми, облиз-
анными [волнами] скалами. Около мыса 
Шарапова23 мы видели тюленя, удивленно 
разглядывавшего нас, вытянув голову. 
Перевернувшись через голову, он исчез 
при нашем приближении и уже более не 
появлялся.

[Вид:] Зеленая волна, и низкий гори-
зонт убегает, — уже начинает надоедать.

Невдалеке от лесозавода окраска рас-
тительности берега изменилась. Берег 
как будто поседел: сиренево-серые ели 
на сухой серой почве — очень интерес-
ны и красивы по колориту. Вероятно, это 
смотрится еще объединённее в серый 
облачный северный день.

При подходе к лесозаводу картина 
коренным образом меняется: на [фоне] 
свежей зелени лиственных [деревьев] 
(преимущественно, березы, как ёлочные 
свечи),  — темно-зеленые, темно-корич-
невые ели.

Осенью здесь, как у Нестерова на 
картинах.

За Соностровское сидение я, кажется, 
научился говорить: вместо «да» —

по-карельски: «ноо».

31 ИЮЛЯ 55
Сегодня мы снова были в Керети у старуш-
ки, хранящей иконы из церкви; хотелось 
сфотографировать Параскеву Пятницу, 
но не стоит, ибо она в окладе, и ничего 
не получится, все будет блестеть. Икона 
в рост [величиной], и, вероятно, древняя, 
ибо очень почитается: ленты и др. Старушка 
нас не очень радушно приняла. Наверное, 
потому что мы хотели сфотографировать, а 
тут еще «друзя» закурили24.

Примечания
1 Научный архив КарНЦ РАН. Ф.  1. 

Оп. 29. Д. 42; Д. 45.
2 Упраздненное село в Лоухском рай-

оне, в устье реки Кереть на Карельском 
берегу Белого моря.

3 Участник экспедиции ИЯЛИ Леонид 
Иваненко.

4 Храмы в Керети горели триж-
ды: 1)  Георгиевская церковь (1593) 
и Никольская церковь (первая половина 
XVII в.) — обе сгорели в 1769 г.; заново 
построена одна Георгиевская церковь 
(1773); 2)  26  мая 1857  г. (отстроена 
в 1867 г. ); 3) 22 мая 1949 г. — см.: Черка-
сов А. А. Из истории российской север-
ной деревни: Кереть // Русская старина. 
2013. №  1(7). С.  20 (далее: Черкасов  А. 
2013). В  описании карельских церквей 
и часовен В. И. Плотников обычно осо-
бенно выделяет единый объем храма 
и колокольни, как датирующий признак 
ХIХ в. Упоминание об отдельно стоящей 
колокольне не соответствует фото-
графиям. URL: https://ruskontur.com/
keret-czerkov-georgiya-pobedonoscza/?ys

clid=m7abgsp1kr930419571. Имеет место 
неточность объяснений жителей или их 
интерпретации автором.

5 Ошибка памяти информатора. Из-
вестна точная дата пожара 1949  г. (см. 
примеч. 4). 

6 Фотографии церкви, сгоревшей 
в 1949 г.: см. примеч. 4 

7 О  строительстве сгоревшей церк-
ви см.: Епископ Митрофан (Баданин). 
История обретения мощей преподобного 
Варлаама Керетского чудотворца (1725–
2015 гг.) // Североморская епархия. URL: 
https://severeparh.ru/2015/01/29/episkop-
-mitrofan-badanin-istoriya-obreteniya-mo-
shhej-prepodobnogo-varlaama-keretsko-
go-chu-dotvorca-1725-2015-gg/. «В этом 
[1867] году завершили строительство 
новой трехпредельной Никольской церк-
ви, построенной усилиями немногих 
прихожан, в основном семейством лесо-
промышленников Савиных». В надписях 
на дореволюционных открытках церковь 
по традиции именуется Георгиевской, 
возобновляемой после пожаров 1769 
и 1857 гг. Главный престол в ней был во 
имя Николая Чудотворца. 

8 По воспоминаниям старожила Ке-
рети А. В.  Морозовой, «когда церковь 
горела в 1949 году, иконы спасли. Все 
село спасало, кто был» (Черкасов А. 2013. 
С. 33).

9 Иван Михайлович Мулло (1906–
1990)  — историк, этнограф, краевед. 
Директор Карельского государствен-
ного краеведческого музея (КГКМ) 
(1932–1939, 1948–1953); зам. директора, 
гл. хранитель КГКМ (1953–1967).

10 Записано на слух с вопросительным 
знаком. Факты дневника В. И. Плотнико-
ва можно сопоставить с данными «От-
чета о работе экспедиции Карельского 
государственного музея на островах 
Белого моря за 1969 и 1970 годы», где 
упомянуто открытие И. М.  Мулло «Ке-
ретского лабиринта» в 1955  г. и уточ-
нение его плана в 1970  г. (НА КГКМ. 
1970а. № 5356. С. 4.); экспедиция Мулло 
побывала на Поморском берегу Карелии, 
в частности в Керети, в 1955 г., незадолго 
до этнографической экспедиции ИЯЛИ. 
Источник: Шахнович  М. М. «Наземные 
каменные памятники» на островах 
Кузова в Белом море и И. М.  Мулло: 
хроника сложения «саамского» мифа // 
Первобытная и средневековая история 
и культура Европейского Севера: про-
блемы изучения и научной реконструк-
ции: сб. науч. ст. и докл. / отв. ред.-сост. 
А. Я. Мартынов. Пос. Соловецкий, 2006. 
С. 408–415.

11 Виктор Иннокентьевич Плотников 
лишился отца-священника в 1937 г.

12 Соностров  — деревня у впадения 
Сонреки в Белое море. Из достопримеча-
тельностей имеются водопад, старинное 
кладбище. В  окрестностях  — урочище 
каменного века.

13 Сохраняется церковь Николая 
Чудотворца, построенная в середине 
XIX  в. URL: http://ethnomap.karelia.ru/
item.shtml?map_id=4762.

14 См. примеч. 4.
15 Св. Варлаам Керетский жил в XVI в. 

Кереть  — родина и место деяний под-
вижника.

16 Возможно, происходит от слова 
коч  — судно мореходов Севера. Здесь 
особо почитали чудотворцев Николая 
Мирликийского и Варлаама Керетско-
го как заступников рыбаков в море. 
Св.  Варлаам служил до возвращения 
в Кереть настоятелем Никольской церк-
ви в г. Кола.

17 См. примеч. 4.
18 Эту запись дополняет рассказ быв-

шего председателя колхоза «Красный ры-
бак» в Керети И. А. Иванова: «На околице 
села  — “обетный” крест. Такие кресты 
ставили в память о знаменательных со-
бытиях, они служили навигационными 
знаками, были хорошо видны с моря. 
Скидывал шапку, завидя их, помор, 
“бегущий парусом” с Мурмана» (Черка-
сов А. 2013. С. 30).

19 Речь идет о действиях английского 
флота на Белом море в 1854–1855  гг. 
в ходе Крымской войны. «Англичанкой» 
в русском фольклоре называли королеву 
Викторию.

20 Роза Федоровна Тароева (Николь-
ская, 1927–2009) — руководитель этно-
графической экспедиции.

21 Колонковые кисти были особой 
ценностью для акварелиста.

22 И. М.  Мулло посвятил археологии 
Южного Беломорья шесть «полевых» 
сезонов (1966–1972) с целью изучения 
«беломорских» лабиринтов и «культовых 
памятников».

23 Расположен на берегу Кандалакш-
ского залива Белого моря, в  Лоухском 
районе Карелии.

24 Судьба большой резной иконы оста-
ется неизвестной. В описаниях музейных 
коллекций она не встречалась. Резная 
фигура Параскевы XVIII в., поступившая 
в 1970-е гг. в собрание Медвежьегорского 
музея из Керети (инв. № ММ-1000. С-5. 
92  ×  28  см, без оклада)  — это другая 
икона (сообщено хранителем музейных 
предметов МКУ «Медвежьегорский 
районный музей» Т. А. Тарасовой). Мо-
лельная изба, устроенная в Керети после 
пожара 1949 г., тоже сгорела в 1960-е гг. 
Тогда старинное село попало в список 
«неперспективных». Ныне восстанов-
лена Георгиевская часовня. URL: https://
ruskontur.com/keret-chasovnya-georgiya-
pobedonoscza/.

Публикация и вступительная статья 
М. В. Плотниковой,

Государственный Русский музей 
(Санкт-Петербург)

См. иллюстрации на 3-й странице 
обложки.

Статья поступила в редакцию 
28 апреля 2025 г. 



В кабинете ученого

54 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ИНТЕРЕС К ФОЛЬКЛОРУ, 
ПЕРВАЯ ЭКСПЕДИЦИЯ  
И СЕМИНАР Н. И. ТОЛСТОГО
Сербским фольклором я стал зани-
маться потому, что учился на сербском 
отделении, а поступил я на отделение 
славистики [славянское отделение фило-
логического факультета Московского 
государственного университета имени 
М. В. Ломоносова]1, в общем, более-менее 
случайно. Без понимания того, что мне 
предстоит делать. Многие, большинство 
из тех, кто поступает на филфак, имеют 
в виду, что они будут заниматься чем-
то, представления о чем складываются 
в школе. И  эти представления, конеч-
но, никоим образом не соответствуют 
той широте возможностей, которые 
открываются потом. Соответственно, 
начав учиться на славянском отделении, 
я должен был заниматься чем-нибудь 
славянским. А почему фольклором — это 
уже вторая история. Во-первых, конечно 
же, как и со многими это происходит, 
сыграла роль первая экспедиция2, эт-
нолингвистическая, в которую я поехал 
после первого курса. А  во-вторых, мне 
посчастливилось уже на первом курсе на-
чать посещать семинар Никиты Ильича 
Толстого, который у нас на первом же 
курсе читал введение в славянскую 
филологию и славянский фольклор, по-
этому одно перетекло в другое довольно 
легко. Но, в отличие от большинства 
моих коллег, я не имел возможности 
посещать систематически этот семинар. 
Замечательная была научная школа, се-
минар, на котором очень разные и очень 
интересные люди выступали и где такие 
дискуссии бурные разворачивались, но 
мне толком удалось на него походить 
только в самом начале своего обучения, 
на первом курсе, потому что он проходил 
по тем же дням, по каким была военная 
кафедра. И три следующие года я ходить 
на него не мог. И я решил, что если я не 
могу его посещать, то, наверное, я не могу 
и писать у Толстого работы, а Никита 
Ильич меня в этом разубедил и пред-
ложил мне тему.

[В Сербию экспедиции не было?] 
Это было советское время, выезд за 
границу был тяжелейшей историей, во-

обще никаких шансов и надежд не было. 
Единственный раз я оказался еще, так 
сказать, при советской власти, в Сербии, 
когда нас отправляли в начале третьего 
курса на месяц, на стажировку. У  нас 
были курсы сначала в Белградском уни-
верситете, языковые, а потом нас еще и 
повозили по Сербии. Это, конечно, была 
невероятная история в смысле впечат-
лений, а выезд за границу в то время 
совершался посредством мучительного 
оформления всяких разных бумажек. 
Соответственно, вернувшись, я тоже 
не питал никаких надежд на то, что 
мне удастся когда-нибудь заниматься 
сербским фольклором не по книжкам, а 
познакомиться с ним вживую.

[Диплом и кандидатская диссертация3 
сделаны по печатным материалам?] Да, 
то есть, когда я писал кандидатскую, 
и уже была возможность поехать, и даже 
я ездил, один раз точно, может быть, два, 
в экспедицию в Сербию, но кандидат-
ская была по такой теме, материал для 
которой уже было бессмысленно искать 
в поле, потому что она была по календар-
ным песням. На тот момент, если я пра-
вильно понимаю, календарная традиция 
была уже очень сильно редуцирована, 
особенно песенная.

ГЛУПЫЕ ВОПРОСЫ
Байка, которой я часто студентам ил-
люстрирую то соображение, что не 
надо бояться задавать глупых вопросов. 
И  вообще показаться в ходе интервью 
странным, нелепым и смешным. В [19]96 
году мы работали в таком селе Кречетово 
[Каргопольский район, Архангельская 
область]. Огромное было, большое село. 
И вокруг еще рассыпано какое-то количе-
ство деревень, то есть это целая большая 
волость. И как-то я со студенткой-перво-
курсницей отправился на интервью, у 
студентки была тема «Свадьба». И спра-
шивала в основном она, а я слушал, по-
правлял, помогал и следил за тем, чтобы 
она адекватные вопросы задавала. И вот 
интервьюируем мы семейную пару, и как-
то в разговоре зашла речь про какие-то 
истории из местной жизни. И  хозяин, 
мужчина, которого мы интервьюирова-
ли, говорит: «А у нас один мужик был — у 
него две жены было». На что моя сту-

«ФОЛЬКЛОР НЕ УМРЕТ, ПОТОМУ ЧТО  
БЕЗ НЕГО НЕВОЗМОЖНО ЖИТЬ»

Андрей Борисович Мороз,
доктор филологических наук, Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики», Российский государственный гуманитарный 
университет (Москва)

7 октября 2025 г. отмечает юбилей фольклорист и этнолингвист Андрей Борисо-
вич Мороз, один из ведущих исследователей традиционной славянской культуры, член 
редколлегии и автор журнала «Живая старина». В  преддверии юбилея было записано 
интервью, в котором А. Б. Мороз рассказал о своем пути в фольклористику, любимых 
темах и работе в поле и в кабинете. 

дентка с самым непосредственным видом 
задает вопрос: «Что, одновременно?» 
Я не успел подумать всего того плохого, 
что можно было бы подумать про нее и 
этот вопрос, заданный столь неуместно, 
потому что с какой стати полагать, что 
одновременно? А  поскольку разговор 
такой был полубытовой, то, в общем, 
вполне нормально смотрелась эта идея, 
что мужик сначала один раз женился, 
потом второй. Непонятно, правда, за-
чем нам это сообщали, но, во всяком 
случае, это не выглядело странным в 
ходе беседы. Однако наш информант 
не моргнувши глазом сказал: «Да, одно-
временно». И стал рассказывать историю 
про некоего жителя одной из соседних 
деревень, которого все в округе знали под 
именем Пеша Хромой. И после того как 
он рассказал, что у него одновременно 
было две жены, и он с этими женами жил 
поочередно, и за каждой женой была за-
креплена какая-то сфера хозяйственной 
деятельности, мы ушли в недоумении, не 
зная, как к этому относиться. То ли это 
просто такой какой-то локальный курьез, 
то ли нам соврали, чтобы развлечься. 
Короче говоря, после этого раза мы 
стали специально спрашивать у наших 
остальных информантов, знают ли они 
про случаи многоженства4. Собственно, 
даже наш опросник был дополнен этим 
вопросом. Оказалось, что это был такой 
сельский чудак, персонаж множества 
вполне фольклорных рассказов, извест-
ных по всему Каргополью.

АРХИВЫ
Меня всегда очень злил подход, который, 
к сожалению, свойственен многим кол-
легам, активно работающим в поле. Или, 
точнее сказать, многим институциям, 
которые занимаются полевой работой. 
Подход, согласно которому нами со-
бранный полевой материал, — это наша 
собственность. Мы ее никому не дадим 
и никому не покажем. Боясь, очевидно, 
того, что это опубликуют до нас. Я  не 
считаю собранные нами архивы5 своей 
собственностью, а считаю их «всенарод-
ным достоянием»… А для чего ездить это 
все записывать, если не для того, чтобы 
это было доступно всем тем, кому оно по 
какой-то причине нужно? Причем при-
чины же могут быть совсем разные: это и 
люди, которые далеки от науки, а просто, 
допустим, внуки тех бабушек и дедушек, 
с которыми мы разговаривали и которые 
уже умерли. И у людей не осталось — или 
осталось, но хочется больше  — таких 
живых материалов, чтобы сохранить 
память. Мы неоднократно сталкива-
лись с тем, что к нам обращаются люди 
и просят эти материалы предоставить. 
Поскольку мне самому много раз при-
ходилось, с разным успехом, пытаться 
проникнуть в разные архивы, я знаю, 
как это сложно. Понятно, что поскольку 
этот архив собирался, обрабатывался и 
размещался в сети усилиями довольно 



В кабинете ученого

55ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

большого количества людей, их време-
нем, и средствами тех организаций — тех 
университетов, которые оплачивали 
эти экспедиции,  — то для меня важно, 
чтобы при цитировании источник был 
указан, что тоже не всегда случается. Но 
закрывать доступ я считаю совершенно 
неправильным. 

ВЕДРО И НАРОДНАЯ  
АГИОГРАФИЯ
Из всего, чем я занимался, наверное, с 
максимальной отдачей и с напряжением 
я делал книгу про народную агиографию6. 
Отчасти потому, что это такой очень 
живой и очень увлекательный материал. 
И как-то постепенно складывалась очень 
понятная и красивая, логичная карти-
на, это все выстраивалось в некоторое 
единое целое, собиралось как пазл. А с 
другой стороны, это был тот уникаль-
ный случай, когда благодаря проекту 
«Ломоносовская библиотека», который 
делало издательство ОГИ, передо мной 
были поставлены настолько жесткие 
временны ́е рамки, в которые я должен 
был уложиться, что приходилось рабо-
тать практически не вставая. Наверное, 
никогда я так концентрированно не рабо-
тал, как в те полгода. Понятно, что у меня 
уже были наработки и в большом коли-
честве, но все равно из этих наработок 
сделать книжку было довольно тяжело. 
И  тогда было много индивидуальных 
полевых выездов, которые тоже давали 
совершенно новый опыт. Я привык ра-
ботать в составе большой экспедиции, 
а тут приходилось ездить в одиночестве 
или в компании одного-двух человек. 
В разных местах, такими кратковремен-
ными наскоками, но очень динамичны-
ми  — было интересно попробовать и 
этот метод. Помню, как я брал интервью 
у женщины, пойманной мной в огороде в 
тот момент, когда она выносила из дома 
ведро, служившее ей ночным горшком… 
Я бы, конечно, этого не стал делать, если 
бы сразу обратил внимание… И она как 
встала, держа это ведро в руке, так и на-
чала со мной разговаривать. А я, боясь ее 
спугнуть и потерять этот разговор, тоже 
не предложил ей сначала сделать то, за-
чем она вышла, а потом уже продолжать 
беседу, поэтому мы стояли где-то с полча-
са в присутствии ведра с экскрементами.

ПОЛЕ
Я люблю поле, потому что, с одной сто-
роны, это очень хорошая возможность 
переключиться на совершенно другие… 
другое все: другие проблемы, другие за-
боты, обстоятельства, темы и так далее. 
А  с другой стороны, мне кажется, что 
для человека, который хочет что-то про 
фольклор понять, очень важно побы-
вать… необязательно даже в экспедиции, 
просто побывать в среде, потому что, 
конечно, никакое другое знакомство с 
фольклором не показывает того, насколь-
ко это все жизненно, и это не какая-то 

отдельно существующая, изолированная 
сторона культуры, а, собственно, и есть 
жизнь. Не в том смысле, в каком об этом 
там писали в XIX веке: скажем, русская 
протяжная песня такая протяжная, 
потому что русское раздолье велико и 
безгранично; или русские песни такие 
грустные, потому что тяжелая жизнь у 
русского народа. А в том смысле, что все, 
все, что мы имеем, все, что возникает 
в этой среде, и все, что исчезает в этой 
среде, — это все неотрывная и составная 
часть жизни. Фольклор не умрет, потому 
что без него невозможно жить. Если по-
нимать фольклор не как набор известных 
жанров, а именно как живую систему. 
В этом смысле, конечно, те экспедиции, 
которые мы организуем, дают лишь 
косвенное знакомство с фольклором 
и поверхностное. Было бы прекрасно, 
конечно, заниматься полевыми исследо-
ваниями так, как, скажем, Малиновский7, 
то есть жить в среде и наблюдать. Даже 
когда приходилось по несколько дней 
жить в доме информанта, общаться с 
ним постоянно и даже необязательно об-
щаться, а просто жить, всегда возникали 
какие-то очень неожиданные сюжеты, 
про которые другим способом и не уз-
наешь. Когда-то мы ездили осенью в экс-
педицию, втроем или вчетвером, жили у 
нашей старой информантки, вернулись в 
село, жили у нее дома. И вот от нее про-
сто в качестве обычных нормативных 
поучений можно было услышать многое 
такое, что иным путем мы бы никак и 
не узнали. Встаем мы утром, умываемся 
перед умывальником, а она говорит: «Не 
мойтесь вдвоем, поссоритесь!» Узнала 
про нашего товарища, который раньше с 
нами был, а сейчас не приехал, что у него 
родилась дочь, и шепнула на ухо одной 
из нас: «Пусть его жена подмешает ему в 
еду детской мочи — чтоб любил дочь». 
И тому подобное. Но при этом, конечно, 
те отношения, которые складываются не 
со всеми, разумеется, а с какими-то ин-

формантами, они очень дороги и ценны. 
Смею надеяться — и не только нам. 

ПОГРАНИЧЬЕ
Исследования фольклора пограни-
чья начались в 2013  г. с экспедиции 
в Велижский район. Первый выезд 
оказался очень интригующим, бело-
русско-русское пограничье порадовало 
текстами «народной Библии», рассказами 
о провалившихся храмах, золотой карете 
Наполеона и т.д. С другой — стало по-
нятно, что это особая традиция и само-
ощущение людей пограничья. Граница 
не столько разъединяет людей по разную 
сторону, сколько сближает. Там говорят: 
«У нас петух на три страны (или обла-
сти) поет». Потом «пограничное» поле 
расширилось и на Сибирь (белорусские 
села в Тюменской обл.), и на белорус-
ско-польское соседство в Подляшье. 
Сделали много наблюдений, например, 
о географии обряда Свеча8. Продолжали 
работу уже со студентами Вышки — так 
получились два тома, которые мы между 
собой зовем «Петух» и «Сосна»9.

ПРАЗДНИКИ
Планов больше, чем возможностей. В по-
следнее время я стал заниматься кален-
дарем и праздниками, а именно тем, как 
это устроено. Не в смысле, как устроен 
календарь, скорее, как устроены празд-
ники, какое они имеют значение для 
празднующих и для не празднующих, как 
они способствуют организации времени, 
взаимоотношений, какая вокруг них вы-
растает мифология. Собственно говоря, 
чем праздники наполняются и какое 
значение имеет каждый из этих компо-
нентов. Какова история возникновения 
тех или иных праздников. В частности, 
мне до сих пор непонятно и не знаю, как 
на этот вопрос ответить, каким образом 
происходил выбор посвящения храма, а 
еще более сложен ответ на вопрос, каким 
образом происходил выбор так называ-
емых деревенских праздников. Почему 

А. Б. Мороз (слева) беседует с А. И. Полиэктовым, создателем музея поделок из бересты 
(д. Синики Устьянского р-на Архангельской обл.). 2025 г. Фото Н. В. Петрова



Экспедиции

56 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

в одной деревне празднуется Егорий, а в 
другой Успение? Несмотря на то что ни в 
той, ни в другой нет ни Георгиевской, ни 
Успенской церкви. И вся соответственно 
лексика и фразеология, связанная с на-
званиями праздников и празднования. 
Все это огромная, обширная тема, зани-
маться которой можно было бы долго и 
упорно. Дай Бог, чтобы времени хватило 
хотя бы на часть из этого.

Примечания
1 В  квадратных скобках даны вопросы 

и пояснения публикатора. 
2 Этнолингвистические экспедиции 

в Полесье под руководством Н. И. Толстого 
в 1960–1990-х гг.

3 Диплом на тему «Заговоры как маги-
ческие тексты. Семантика и структура (на 
сербохорватском материале)» был защищен 
в 1987  г. Кандидатская диссертация «Се-
мантика, символика и структура сербских 
обрядовых песен календарного цикла» 
защищена в 1998  г. в Институте славяно-
ведения РАН.

4 Мороз А. Б. Мужчина в кругу своих жен 
(многоженство на Русском Севере) // Муж-
ской сборник. Вып. 1. Мужчина в традици-
онной культуре: Социальные и професси-

ональные статусы и роли. Сила и власть. 
Мужская атрибутика и формы поведения. 
Мужской фольклор  / сост. И. А. Морозов; 
отв. ред. С. П. Бушкевич. М., 2001. С. 48–53.

5 Фольклорный архив Лаборатории 
фольклористики РГГУ. URL: https://north-
folklore.ru/; Фольклорный архив Факультета 
гуманитарных наук НИУ ВШЭ. URL: https://
www.folklore-archive.ru/.

6 Мороз А.  Б. Святые Русского Севера: 
народная агиография. М., 2009. Второе, до-
полненное издание: Мороз А. Б. Народная 
агиография: устные и книжные основы 
фольклорного культа святых. М., 2017.

7 Бронислав Малиновский  — социаль-
ный антрополог, один из основоположников 
структурно-функционального направления 
в британской социальной антропологии, 
с 1915 по 1918 г. жил и работал в обществе 
меланезийцев Тробрианских островов, 
изучал их мифологию и социальные от-
ношения. Подробнее см.: Никишенков А. А. 
О Брониславе Малиновском и его работах // 
Этнографическое обозрение. 1993. №  6. 
С. 99–103.

8 Белова О.  В., Мороз А.  Б. Народное 
православие на пограничье: Обряд Свеча 
и его версии // Фолклористика. № 4. 2019. 
С. 6–91.

9 «Петух на три области поет…» Фольк
лорная традиция белорусско-русского по-
граничья / сост. А. Б. Мороз, О. В. Белова, 
Ю. М. Кувшинская, М. А. Чайкина, А. Б. Эсе-
нова, И. С. Дмитриевская, С. П. Сельченко-
ва; вступ. ст., коммент., указ. А. Б.  Мороз, 
О. В. Белова, М. А. Чайкина; под общ. ред. 
А. Б. Мороза. М., 2022; «Когда сосна корнем 
вверх приживётся…» Фольклорная проза 
белорусско-русского пограничья / сост. 
Ю. М. Кувшинская, А. А. Заикина, Е. Е. Фро-
лова, А. Б. Мороз, О. В. Белова; под общ. ред. 
А. Б. Мороза. М., 2023.

Записал В. А. Воробьев,
Национальный исследовательский 

университет «Высшая школа 
экономики» 

 (Москва)

В работе использованы результаты 
проекта «Язык, литература, культура 
в историческом и социальном измере-
нии», выполненного в рамках Програм-
мы фундаментальных исследований 
НИУ ВШЭ в 2025 г.

Статья поступила в редакцию  
11 сентября 2025 г.

СВЯТОЧНАЯ МАСКА ИЗ МОРДОВСКОГО 
СЕЛА ЕРЕМКИНО

Андрей Михайлович Давыдов,
АНО «Самарский центр русской традиционной культуры»; городская 
методическая площадка «Центр Самарского фольклора» (Самара); Всероссийская 
общественная организация «Российский фольклорный союз» (Москва)
Анастасия Анатольевна Нестерова,
Центр эстетического воспитания детей и молодежи г. о. Самара; Фольклорно-
этнографический ансамбль «Традиция» (Самара)

Аннотация. В статье представлены материалы фольклорно-этнографической экс-
педиции 2025 г. в села Алёшкино, Ерёмкино, Елшанка и Большая Борла Тереньгульского 
района Ульяновской области, относящиеся к святочному ряженью у мордвы эрзя, а 
также приведено описание технологии изготовления традиционной деревянной маски.

Ключевые слова: мордовский фольклор, празднование Святок, ряженье, деревянные 
маски, Ульяновская область

В феврале 2025 г. в ходе экспедиции 
в села Алёшкино, Ерёмкино, Ел-
шанка и Большая Борла Терень-

гульского района Ульяновской области, 
организованной Самарским центром 
русской традиционной культ уры 
совместно с фольклорно-этнографи-
ческим ансамблем «Традиция», были 
записаны интервью от семи инфор-
мантов, являющихся представителями 
коренного населения данной местно-
сти — мордвы эрзя. Исследовательская 
группа зафиксировала данные о празд-
новании Святок, традиционное ряже-
нье харянь чама¹ в деревянные маски 
«хари», технологии их изготовления, 
а также произвела подробные замеры 
этнографического образца святочной 
маски, хранящейся в Музее истории 
и краеведения с. Большая Борла.

Настоящей экспедиционной удачей 
стала встреча с уроженками с.  Ерём-
кино Ольгой Ивановной Лёвиной 
(Андоськиной) и Прасковьей Алек-
сандровной Синяковой (Ворожейки-
ной). Отец Ольги Ивановны, будучи 
деревенским столяром, в свободное от 
работы время занимался изготовлени-
ем святочных масок на заказ, а родной 
брат Прасковьи Александровны был 
участником ряженья в «хари», и имен-
но ему принадлежал этнографический 
подлинник маски, находящийся в экс-
позиции Большеборловского музея. 
Эти обстоятельства позволили вы-
явить не только технологию изготов-
ления деревянной святочной маски, но 
и представить, как выглядел ряженый, 
какова была его роль в контексте об-
ряда.

Находящиеся в соседстве друг с другом 
(одно село переходит в другое, четкой гра-
ницы между ними нет) мордовские села 
Алёшкино и Ерёмкино являются частью 
общего исторического и культурного 
поля. Основная структура цикла празд-
ников, входящих в святочный период, 
следующая.

Сочельник (с 6 на 7 января). Празднич-
ный вечерний обход дворов молодежью, 
пение колядок.

Рождество (7 января). Утренний обход 
дворов детьми и молодежью («христосла-
вами»), пение Рождественского тропаря. 
Вечерние сборы девушек в кельях² на 
посиделки, начало хождения ряженых 
(«харянь чама»).

Старый Новый год (14  января). Ве-
черние поздравительные обходы дворов 
молодежью («посевальщиками»), га-
дания, завершение хождения ряженых 
(«харянь чама»).

Крещение (19  января). Завершение 
периода девичьих гаданий и молодежных 
сборов, поход на родник за водой, купа-
ние в проруби.

СВЯТОЧНОЕ ОБРЯДОВОЕ 
РЯЖЕНЬЕ В «ХАРИ»
На Святки, когда начинали «хари ходить», 
парни собирались из двух сёл. Алёшкинские 
шли к нашим, в Ерёмкино. Сходились в 
одном доме, там наряжались, готовились 
и шли по кельям. Это прямо на Рождество, 
примерно часов в восемь вечера. А девчон-
ки их уже ждали. Сейчас хари придут! [МНФ].

Подготовке к приходу ряженых 
предшествовали поиски свободной 
кельи  — места сбора на посиделки. 



Экспедиции

57ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Девушки старались подыскать про-
сторную избу, договариваясь заранее 
с хозяйкой об условиях оплаты. За полу-
ченное согласие могли вымыть полы во 
всем доме или наколоть дрова. Собира-
ясь компаниями, девушки занимались 
рукоделием: вязали, пряли, вышивали, 
ожидая главного события вечера — при-
хода ряженых. В это время ерёмкинские 
парни и молодые женатые мужчины со-
бирались в доме Андоськиных, где начи-
налась активная подготовка к ряженью. 
Формировались небольшие группы из 
четырех-шести человек, часто в сопро-
вождении балалаечника или гармониста, 
для хождения по кельям, планировался 
и выбирался маршрут. Алёшкинские 
парни приходили в Ерёмкино уже на-
ряженными, объединяясь в компанию, 
насчитывавшую до двадцати человек.

Деревянные «хари» были не у всех пар-
ней. Вот, к примеру, заходят в келью пять 
человек, у двоих на лице «хари», а остальные 
кто в чулках, у кого из тыквы маска. Это в ста-
рое время в деревянные «хари» всё больше 
наряжались. Когда мы маленькими росли 
и это видели, уже не так много было [МНФ].

В  избу, куда заходили ряженые, по-
мимо девушек набивалось большое ко-
личество «прихожих» [МНФ], желающих 
увидеть святочное действо. «Хари» про-
ходили в центр комнаты, здоровались 
с присутствующими, поздравляли с Рож-
деством, после чего начинали плясать 
и бесчинствовать.

«Хари» говорили немного, старались 
себя не выдавать. Голос изменяли до не-
узнаваемости. Как рык у зверя есть? Вот так 
же. В основном плясали и озоровали [ЛОИ].

Важной целью прихода неженатых 
ряженых парней в келью была возмож-
ность открыто выразить свою симпатию 
присутствующим девушкам.

Ой, «хари» наглые были! Парни-то моло-
дые, что им нужно? Пощупать девок да по-
обниматься! Гармошка заиграет, обязательно 
приглашали плясать подгорную или краковяк 
могли начать танцевать [СПА].

Если девушка отказывала ряженому, 
парень мог ее толкнуть или даже несиль-
но ударить: «А ты попробуй ему откажи! 
Сразу в бок получишь»  [СПА]. Но все 
же главная задача ряженых — вызвать 
испуг, сумев при этом не выдать скры-
вающегося под маской: «Конечно, было 
и так что могли харю угадать, но ста-
рались не говорить» [ЛОИ]. Интересен 
рассказ Ольги Ивановны Лёвиной о том, 
как однажды, спрятавшись на печке 
в доме, где происходило переодевание, 
ей удалось подглядеть, кто таился под 
масками. Когда «хари» пришли в келью, 
она сообщила всем присутствующим их 
имена. После этого ряженые выследили 

ее на улице, изваляли в снегу, набив им 
полные штаны. Когда Ольга Ивановна 
прибежала в слезах домой и пожало-
валась матери, ответ был такой: «Вот, 
будешь знать! Никогда нельзя говорить, 
кто есть кто!»  [ЛОИ]. Ряженые прово-
дили в келье от 15 до 30 минут, а само 
хождение продолжалось с восьми вечера 
до полуночи: «Как стемнеет, хари на-
чинали ходить. Примерно с восьми до 
двенадцати» [ЛОИ].

После того как «хари» обходили Ерём-
кино, компания выдвигалась в Алёш-
кино, где гулянья продолжались. Про-
ходя по улице, ряженые могли напугать 
встречного, извалять в снегу или по-
гнаться за детьми, наблюдавшими в сто-
роне. Еще одно важное обстоятельство, 
отмечаемое всеми информантами,  — 
частые драки, происходившие между 
ряжеными. Любая неразрешенная ссора, 
обида или конфликт могли послужить 
катализатором для начала выяснения 
отношений.

Алёшкинские могли подраться с ерём-
кинскими из-за какой-нибудь давней обиды. 
Или местного парня проучить за нехороший 
поступок. Они же в масках все! Даже не узна-
ешь, кто тебя отлупил. Но дрались только на 
улице. В келье это было запрещено строго-
настрого [СПА].

ТЕХНОЛОГИЯ ИЗГОТОВЛЕНИЯ 
ДЕРЕВЯННОЙ СВЯТОЧНОЙ 
МАСКИ «ХАРЯ» 
Полученные в ходе опросов сведения 
говорят об активном бытовании об-
рядового святочного ряженья в дово-
енные годы (первая половина XX в.) и 
постепенном его угасании в 60–70-е гг. 
Маски могли изготавливать как сами 
участники ряженья, так и мастера, за-
нимавшиеся производством масок на 
заказ.

По воспоминаниям информантов, 
житель Ерёмкино Александр Михай-
лович Ворожейкин (1913  г.р.) делал 
деревянные святочные маски на заказ.

Мой папа делал «хари» на заказ. Денег 
за это никогда не брал. Вот, придут парни 
говорят: «Дядь Сань, сделай маску». Он ни-
когда не отказывал. Сделает десять масок, все 
пораздаёт. На следующий год опять к нему 
идут. Самые страшные «хари» он в селе делал. 
Мастер был большой [СПА].

Перед тем как приступить к работе, 
Александр Михайлович встречался 
с заказчиком, делал замеры лица для 
подгонки маски в размер и обговаривал 
ее будущий образ.

Например, «харя» могла быть «козлиная» 
или «коровья». Вот, чьи рога сверху при-
делают, то животное «харя» и изображает. 
Даже рога оленя умудрялись где-то находить. 
А ещё, маленькой когда была, видела «харю» 

свиньи. Это папа тоже делал. Сушил пятак 
свиной и уши, как-то прикручивал. Страшно. 
Но эти маски уже без рогов были и формы 
более круглой [СПА].

Для изготовления масок А. М. Воро-
жейкин использовал сосновые породы 
деревьев, в изобилии растущие в окрест-
ностях Ерёмкино. Мастер брал поло-
вину пенька, разрубленного пополам, 
и выскабливал стамеской внутреннюю 
часть. Далее прорезались отверстия для 

Святочная деревянная маска «харя».  
Работа П. И. Андоськина (с. Ерёмкино  
Теренгульского р-на Ульяновской обл.). Музей 
истории и краеведения с. Большая Борла. 
2025 г. Фото А. А. Нестеровой

Святочная деревянная маска «харя».  
Внутренняя часть. Работа П. И. Андоськина 
(с. Ерёмкино Теренгульского р-на  
Ульяновской обл.). Музей истории  
и краеведения с. Большая Борла. 2025 г.  
Фото А. А. Нестеровой



Экспедиции

58 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

глаз и рта. После предварительной про-
сушки заготовки на лежанке русской 
печи внешняя ее часть обжигалась в бане 
на углях, в результате чего становилась 
черной. Чтобы маска не пачкала лицо 
во время использования, Александр 
Михайлович покрывал ее специальным 
лаком, после чего деревянные заготовки 
раскрашивались покупными красками. 
В  основном использовались красный, 
белый, зеленый и синий цвета. Отдель-
но делали заготовки для носа, которые 
крепились к внешней части маски же-
лезными гвоздями. Для отделки бралась 
невыделанная козлиная шкура, которая 
предварительно просушивалась на про-
тивне в печке. Завершающим этапом 
было сверление двух отверстий под шну-
рок или резинку, с помощью которых 
деревянная «харя» крепилась к голове.

К сожалению, святочная маска рабо-
ты А. М. Ворожейкина не сохранилась, 
однако в Музее истории и краеведения 
с.  Большая Борла хранится этногра-
фический образец деревянной «хари», 
изготовленный Петром Ивановичем Ан-
доськиным (1950 г.р.), уроженцем Ерём-
кино. По воспоминаниям родной сестры 
мастера, Ольги Ивановны Лёвиной 
(Андоськиной), маска была изготовлена 
в единственном экземпляре  — «делал 
сам для себя» [ЛОИ] — и имела утерян-
ные впоследствии элементы в отделке: 
козлиные рога, фрагменты шкуры, ис-
пользуемой для бороды, бровей и челки, 
а также вырезанные из жестяной банки 
зубы. Вероятно, маска, изготовленная 
П. И. Андоськиным в период с 1965 по 
1970 г., была скопирована с более ранних 
работ А. М. Ворожейкина.

Внешний облик ряженого, надевав-
шего маску, в исследуемых населенных 
пунктах имел ряд общих черт. Непре-
менными атрибутами были вывернутый 
наизнанку тулуп, подпоясанный верев-
кой или старым поясом, на голове шапка 
мехом наружу или платок с махрами, на 
ногах валенки, на руках варежки. 

Могли узнать, кто под маской, по рукам. 
Кольцо, к примеру, или татуировка могли 
выдать “харю”. Поэтому руки всегда закрыты 
были [МНФ].

Старые штаны или порты при на-
личии глубокого снега могли надевать 
с напуском на валенки: «Когда снега 
много, штаны поверх валенок носили, 
чтобы внутрь не попадал» [МНФ]. Под 
тулуп часто подкладывали скрученные 
тряпки, делая «горб». В Ерёмкино «хари» 
могли использовать небольшую доску, 
закрывавшую часть спины, для защиты 
во время стычек, происходивших между 
ряжеными. Доска просверливалась 
с двух сторон и фиксировалась на лям-
ках, не стесняя при этом в движениях.

Раньше, когда хари ходили, часто ведь 
и дрались. Вот, скажем, нехороший человек 

сделал ему обиду какую, тот запомнил. 
Мог подкараулить и поколотить. Он же 
в маске, его не узнают. А  чтобы спину во 
время драки защитить, эту доску и под-
кладывали [ЛОИ].

В  руках у ряженых могли быть не-
большие палки для устрашения, иногда 
кнут. Важным уточнением следует счи-
тать свидетельства об использовании 
в ряжении старых, ветхих вещей:

Из бабушкиных сундуков доставали тря-
пьё разное, вещи старые, в них-то и наряжа-
лись. Главное, чтобы не узнал никто [СПА].

Выявленные сведения о святочной 
обрядности сел Алёшкино и Ерёмкино 
Тереньгульского района Ульяновской 
области, несомненно, вызывают боль-
шой научный интерес. Ареал бытования 
деревянных обрядовых масок, зафик-
сированных в трех населенных пунктах 
(д. Оклино, села Алёшкино и Ерёмкино), 
требует дополнительных исследований 
для более ясного представления его 
культурных границ и более глубокого 
понимания феномена.

Примечания
1 Харянь чама (эрз.)  — ряженье 

в традиционные деревянные маски, 
«хари». Термин хари может означать 
как сами маски, так и ряженых вообще, 
не обязательно в деревянные маски. 
Жители сел Алёшкино и Ерёмкино 
двуязычны — владеют эрзянским и рус-
ским языками.

2 Келья — дом одинокой, незамуж-
ней женщины (часто вдовы), который 
молодежь «арендовала» для посиделок, 
заранее помогая хозяйке по дому (за-
готавливали дрова, воду, наводили 
порядок). 

Список информантов
ЛОИ — Лёвина (Андоськина) О. И., 

1955 г.р., род. в с. Ерёмкино Тереньгуль-
ского р-на Ульяновской обл.

МНФ  — Маскаева  Н.  Ф., 1941  г.р., 
род. в с. Ерёмкино Тереньгульского р-на 
Ульяновской обл.

СПА  — Синякова (Ворожейки-
на)  П.  А., 1958  г.р., род. в с.  Ерёмкино 
Тереньгульского р-на Ульяновской обл.

Статья поступила в редакцию 
21 мая 2025 г.

Реконструкция деревянной маски с. Ерёмкино. Работа С. Ключникова (АНО «Самарский 
центр русской традиционной культуры»). 2025 г. Фото И. Л. Филатовой



Юбилеи

59ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

19 декабря 2025  г. отмечает юбилей 
выдающийся ученый-фольклорист 
Алла Ивановна Алиева. Она принад-
лежит к тому славному поколению 
отечественных ученых, которое сфор-
мировалось во второй половине XX в. 
и во многом определило развитие 
эпосоведения как в России, так и во 
всем мире.

Широко известны монографии 
и научные статьи Аллы Ивановны, 
в которых исследуются особенности 
героического эпоса адыгских народов 
в сопоставлении с эпосом других на-
родов. А. И. Алиева внесла огромный 
вклад в изучение адыгского героиче-
ского эпоса на разных этапах его разви-
тия, в том числе в исследование адыг-
ских народных сказок. Научные труды 
А. И. Алиевой «Адыгский героический 
эпос. Сказка: Источниковедение. 
Текстология. Типология. Семантика. 
Поэтика» [1], «Поэтика и стиль вол-
шебных сказок адыгских народов» [3], 
«Нарты: Адыгский героический эпос» 
[7], ряд статей по проблемам адыгского 
фольклора обогатили историю изу
чения адыгских литератур и сделали 
автора одним из самых значительных 
фольклористов-кавказоведов совре-
менной России.

Для меня Алла Ивановна Алиева не 
просто выдающийся ученый, а насто-
ящий наставник и вдохновитель. Я до 
сих пор помню нашу первую встречу 
в Институте мировой литературы име-
ни А. М. Горького Российской академии 
наук (ИМЛИ РАН). Узнав, что я из 
Кыргызстана, Алла Ивановна сразу 
же заговорила об эпосе «Манас», о ле-
гендарном манасчи Саякбае Каралаеве 
(1894–1971) и даже о Жусупе Мамае 
(1918–2014)  — выдающемся скази-
теле, родившемся в Китае. Она была 
убеждена, что эпос нуждается в новом 
возрождении после советского перио-
да, и прямо сказала мне, что это моя 
миссия. Мы сразу нашли общий язык, 
но больше всего меня поразил ее рас-
сказ о личной встрече со знаменитым 
сказителем эпоса «Манас» Саякбаем 
Каралаевым. Я  тут же попросила ее 
поделиться этой историей подробнее.

Она вспомнила, что после окон-
чания МГУ работала лаборантом 
в ИМЛИ РАН. Однажды ее попросили 
собрать коллег в актовом зале: в ин-
ститут приехал манасчи из Киргизской 
ССР. Алла Ивановна организовала эту 
встречу. Она сидела в первом ряду 
и слушала его выступление. Перед ней 
стоял высокий, степенный человек 

в кожаном поясе и соболиной тюбетей-
ке. Он начал читать «Манас» с такой 
силой, что, по ее словам, в зале можно 
было услышать стук копыт. Позже она 
поняла, что читался эпизод «Каныкей 
пускает Тайтору на скачки». Этот рас-
сказ свидетельствует не только о ее глу-
боком интересе к эпосу, но и о личной, 
живой связи с его хранителями.

Алла Ивановна часто вспоминала, 
что ее научным руководителем была 
Мэдине Искендеровна Богданова 
(1906–1962) — одна из первых иссле-
довательниц кыргызского фольклора 
в Советском Союзе.

В  1950-е и 1960-е  гг. в советской 
фольклористике развернулось мас-
штабное и координированное изучение 
и издание эпического наследия наро-
дов СССР. Оно было инициировано 
учеными и культурной общественно-
стью при поддержке Академии наук. 
По итогам всесоюзных конференций, 
проведенных в различных городах, 
включая Фрунзе (ныне Бишкек), было 
принято решение о создании единого 
научного центра по изучению фолькло-
ра народов СССР в системе Академии 
наук. Руководство этой работой было 
возложено на ИМЛИ РАН, который  
с 1960-х  гг. становится центром изу
чения этого фольклорного наследия. 
В  1967  г. было принято историческое 
решение о подготовке и издании дву
язычной академической серии «Эпос 
народов СССР», которое на многие 
годы определило пути развития много-
национальной советской фолькло-
ристики. Это событие определило 
и судьбу Аллы Ивановны как фолькло-
риста-кавказоведа, позволив ей всту-
пить в ряды исследователей эпического 
наследия народов Советского Союза.

Первой работой Аллы Ивановны 
в институте стало участие в подготовке 
сборника статей «Киргизский геро-
ический эпос “Манас”», вышедшего 
в 1961 г. [5]. Она печатала тексты на ма-
шинке и знала эпос практически наи-
зусть. Отметим отдельно, что «Манас» 
значительно превосходит по объему 
все известные мировые эпосы, о чем 
неоднократно говорилось в научных 
работах. Он в 20 раз длиннее «Илиады» 
и «Одиссеи», в пять раз — «Шахнаме» 
и в два с половиной раза — индийской 
«Махабхараты». Эпос насчитывает 
около полумиллиона строк, и этот 
колоссальный объем свидетельствует 
о глубокой исторической и культурной 
памяти народа. Но «Манас» уника-
лен не своим объемом: его отличают 

сложный сюжет, многоплановость по-
вествования, разветвленная система 
образов и стихотворная форма. Здесь 
в высшей степени художественно 
воплотились многовековая трудная 
история кыргызского народа, его ми-
фология, религиозные верования, быт, 
нравы, этические и эстетические пред-
ставления. Алла Ивановна прекрасно 
знала, как в ИМЛИ готовилось к пе-
чати четырехтомное издание «Манас: 
Киргизский героический эпос». Оно 
вышло в академической серии «Эпос 
народов СССР» [6]. Текст был записан 
не от одного манасчи, а скомпонован из 
вариантов разных сказителей (в основ-
ном Сагымбая Орозбакова и Саякбая 
Каралаева), чтобы создать наиболее 
полную версию этого эпоса. Она была 
хорошо знакома и с деятельностью 
кыргызских ученых  — Самара Муса-
ева, Константина Кузьмича Юдахина, 
Эмиля Шукурова. Ее глубочайшие 
знания кыргызской культуры, истории 
и литературы всегда производили на 
меня сильное впечатление. Особенно 
я благодарна Алле Ивановне за то, 
что она познакомила меня с редкими 
архивными материалами из ЦК КПСС, 
связанными с «Манасом», которые до 
сих пор остаются слабо изученными 
в Кыргызстане [подробнее о серии 
см.: 2].

Алла Ивановна, занимаясь адыг-
ским нартским эпосом, обращалась 
и к более широкой теме  — к эпосу 
народов Средней Азии, Казахстана 
и Кавказа на Великом Шелковом пути. 
В конце 1990-х гг. программа ЮНЕСКО 
«Великий Шелковый путь  — путь 
диалога» привлекла внимание ученых 
к проблемам исторической и культур-
ной жизни народов, проживающих на 
территориях древнего торгового пути. 
«Великий Шелковый путь» имел огром-
ное значение для материальной и ду-
ховной культуры народов, чья история 
была с ним связана. На территории 
Российской империи, а затем Советско-
го Союза он проходил по нескольким 
маршрутам, способствуя постоянному 
движению народов и формированию 
различных этносов.

АЛЛА ИВАНОВНА АЛИЕВА:  
НАСТАВНИК И ВДОХНОВИТЕЛЬ В МИРЕ 
ФОЛЬКЛОРА



Юбилеи

60 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

В рамках научной работы, связан-
ной с Шелковым путем, Алла Иванов-
на, будучи исследователем с широким 
научным кругозором и знатоком 
«Манаса», уделила особое внимание 
этому героическому эпосу кыргызов. 
Результаты своего исследования она 
изложила в статье «Эпос народов 
Средней Азии, Казахстана и Кавказа 
на Великом Шелковом пути» [4]. Алла 
Ивановна дала «Манасу» яркую харак-
теристику, отметив, что кыргызский 
фольклор выделяется богатством 
эпических произведений, включая 
лиро-эпические поэмы, такие как «Ко-
жожаш» и «Олжобай и Кишимжан», 
а также «малый» эпос — героические 
поэмы «Курманбек», «Эр-Табылды», 
«Эр-Тёштюк», «Джаныл-мырза». Од-
нако центральное место в эпическом 
творчестве кыргызов, безусловно, 
занимает грандиозная трилогия «Ма-
нас», повествующая о трех поколениях 
богатырей: Манасе, его сыне Семетее 
и внуке Сейтеке. 

Изучая нартский эпос и другие 
эпические традиции, Алла Ивановна 
всегда подчеркивала важность комп
лексного подхода к анализу эпосов, 
который позволяет раскрыть их куль-
турную и историческую глубину. 
В  отличие от «интернациональных» 
памятников, таких как эпос о Кёр-оглы 
или эпос об Алпамыше, известных 
целому ряду народов, «Манас» быту-
ет исключительно у кыргызов. Это 
свидетельствует о его формировании 
в географических и исторических 
обстоятельствах, отличных от усло-
вий Средней Азии: эпос сложился на 
иной территории и был привнесен 
в пределы Шелкового пути уже сфор-
мировавшейся эпопеей, сохранившей 
в дальнейшем свою уникальность [см.: 
4]. Именно такие аспекты уникаль-
ности, связанные с происхождением 
и распространением эпосов на Шел-

ковом пути, были центральными в ис-
следованиях Аллы Ивановны, что для 
меня лично стало отправной точкой 
в понимании глубоких культурных 
связей региона.

Я  сама перевела труд Аллы Ива-
новны «Эпос народов Средней Азии, 
Казахстана и Кавказа на Великом Шел-
ковом пути (из истории его издания 
и исследования)» на кыргызский язык 
(«Улуу Жибек жолундагы Орто Азия, 
Казакстан жана Кавказ элдеринин 
эпостору (аны басып чыгаруунун жана 
изилдөөнүн тарыхынан)» и издала 
в Кыргызстане [4].

Эпос «Манас» поражает своим мас-
штабом, монументальностью и уни-
кальностью, и именно поэтому он 
стал неисчерпаемым источником для 
научных исследований. В этом контек-
сте работы Аллы Ивановны Алиевой 
имеют для меня и для всей кыргызской 
фольклористики непреходящее значе-
ние. Ее глубокий интерес к эпическим 
традициям Кавказа и Центральной 
Азии, а также ее личный вклад в изу
чение и сохранение таких монумен-
тальных произведений, как «Манас», 
являются бесценными.

Именно благодаря таким ученым, 
как Алла Ивановна, мы видим в «Ма-
насе» не просто кыргызский эпос, 
а общечеловеческое сокровище, кото-
рое хранит мудрость и опыт многих 
веков. Такие исследователи и помогают 
сохранить уникальное культурное 
наследие народов и способствуют 
межкультурному диалогу и взаимопо-
ниманию. Отражение в эпосах исто-
рии, мифологии и ценностей народов 
делает их важнейшим источником для 
понимания развития человеческой 
цивилизации.

Алла Ивановна  — человек редкой 
душевной теплоты, скромности, тру-
долюбия, доброжелательности, глу-
боко увлеченный наукой. Ее отличает 

готовность оказать помощь молодым 
ученым, умение поддержать новые 
прогрессивные начинания. Алла Ива-
новна встречает свое 90-летие полной 
творческих замыслов, энергии и жиз-
ненных сил и еще, надеемся, порадует 
нас новыми оригинальными работами.

Литература
1. Алиева А. И. Адыгский героический 

эпос. Сказка. Текстология. Типология. 
Семантика. Поэтика (Серия ИМЛИ РАН 
«Фольклор»). Т. XII. М., 2019.

2. Алиева А. И. Двуязычная академиче-
ская серия «Эпос народов СССР»  // Тра-
диционная культура. 2008. № 4. С. 51–64.

3. Алиева А. И. Поэтика и стиль волшеб-
ных сказок адыгских народов  / отв. ред. 
М. А. Кумахов. М., 1986.

4. Алиева А. И. Эпос народов Средней 
Азии, Казахстана и Кавказа на Великом 
Шелковом пути: (из истории его издания 
и исследования). «Улуу Жибек жолундагы» 
Орто Азия, Казакстан жана Кавказ элдери-
нин эпостору (аны басып чыгаруунун жана 
изилдөөнүн тарыхынан). Бишкек, 2019. 

5. Киргизский героический эпос «Ма-
нас»: [сб. ст.] / ред. кол.: М. И. Богданова, 
В. М.  Жирмунский, А. А.  Петросян. М., 
1961.

6. Манас: Киргизский героический эпос: 
в 4 кн. / сост. и подгот. текста Б. М. Юну-
салиева, С. Мусаева и др.; пер. и коммент. 
А. С.  Мирбадалёвой и Н. В.  Кидайш-По-
кровской; авт. предисл. А.  Петросян. М., 
1984–1990. [Кн. 1. М., 1984; кн. 2. М., 1988; 
кн. 3. М., 1990; кн. 4. М., 1995].

7. Нарты: Адыгский героический 
эпос / сост. А. И. Алиева, А. М. Гадагатль, 
З. П. Кардангушев; вступ. ст. А. Т. Шорта-
нова; пер. А. И. Алиевой. М., 1974. (Серия 
«Эпос народов СССР»).

Ч. Т. Субакожоева,
кандидат исторических наук, 

независимый исследователь
(Бишкек, Кыргызская Республика)

Статья поступила в редакцию 
13 июля 2025 г.

К 70-ЛЕТИЮ  
ГЕННАДИЯ ИСААКОВИЧА ЛОПАТИНА

22  октября 2025  г. отметил юбилей 
белорусский этнограф, фольклорист, 
поэт Геннадий Исаакович Лопатин. 
Он родился в Гомеле, окончил в 1986 г. 
Гомельский государственный универ-
ситет имени Франциска Скорины. 
Многие годы научная деятельность 
Г. И.  Лопатина была связана с Вет-
ковским музеем старообрядчества и 
белорусских традиций им. Ф. Г. Шкля-
рова.

Неутомимый энтузиаст-собира-
тель, знаток традиционной духовной 
и материальной культуры, автор 
многочисленных книг и публикаций 
в научных сборниках, журналах и аль-

манахах, Г. И. Лопатин посвятил себя 
изучению фольклорного и этногра-
фического наследия родного региона 
и его микролокальных традиций. Он 
мастерски описывает обрядность, ве-
рования и народную фразеологию от-
дельных районов и деревень Гомель-
щины, а также сопредельных с нею 
территорий Беларуси и России — будь 
то календарные праздники, обряды 
жизненного цикла, обряды вызыва-
ния дождя, народные представления 
о «знающих» людях, о почитаемых ме-
стах, рассказы о святых, магические 
и лечебные практики или поверья 
о русалках и «доброхожих».

О  последнем персонаже следует 
сказать особо. Именно Г. И. Лопатин 
в 1992 г., изучив полевые и архивные 
описания этого персонажа и геогра-
фию его «обитания» на белорусско-
русском пограничье, ввел в научный 
оборот термин доброхожие, обозна-
чающий мифологических существ, 
объединяющих в себе качества до-
мовых, полевых, лесовых, русалок 
и в то же время обладающих только 
им присущими функциями (дар 
предсказания, наделение человека 
магическими и целительскими спо-
собностями и др.). Так «мерцающий» 
персонаж, известный в ряде микро-
локальных традиций под разными 
названиями (доброхоты, невидимые 
люди, богатыри и мн. др.), но зачастую 
безымянный (отрывочные упомина-
ния о нем фиксировались на востоке 



Юбилеи

61ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

для сотрудников «Живой старины» 
ассоциируется прежде всего именно 
с Геннадием Исааковичем, став своего 
рода редакционным мемом, означа-
ющим готовность к работе и в то же 
время готовность к сотрудничеству, 
содействию, помощи своим коллегам 
и единомышленникам.

Редколлегия и редакция «Живой 
старины» желают юбиляру крепкого 
здоровья и неиссякающего творче-
ского вдохновения. Ждем новых от-
крытий и публикаций!

О. В. Белова, 
доктор филологических наук, 

Институт славяноведения РАН 
(Москва)

М. В. Ахметова, 
кандидат филологических наук, 
Российская академия народного 

хозяйства и государственной 
службы при Президенте РФ 

(Москва)

Статья поступила в редакцию 
15 августа 2025 г.

белорусских и на западе смоленских 
земель еще на рубеже XIX–XX  вв.), 
занял свое законное место в системе 
низшей мифологии славян.

Любимым регионом Гомельщины 
для Г. И.  Лопатина стал Ветковский 
район, где исторически формиро-
вались разнообразные этнические 
и конфессиональные контакты, что 
определило специфику колоритной 
локальной традиции Ветки. Привле-
кает юбиляра и этноязыковое бело-
русско-русское пограничье — целый 
ряд его публикаций основан на мате-
риалах из Чечерского, Добрушского, 
Гомельского районов Гомельской 
области, а также Костюковичского 
района Могилёвской области, Ново-
зыбковского и Красногорского рай
онов Брянской области.

Особая заслуга Г. И. Лопатина как 
исследователя народной культуры 
состоит в том, что он продолжает 
изучать фольклорное наследие бе-
лорусских деревень, расселенных 
и ликвидированных после аварии на 
Чернобыльской АЭС, из года в год 
расспрашивая старожилов и записы-
вая их рассказы и песни. 

Г. И.  Лопатин обладает замеча-
тельным даром собеседника и слу-
шателя. Именно поэтому материалы, 
вводимые им в научный оборот, 
полны этнографических деталей, 
а записи устных рассказов передают 
не только особенности языка со-
беседников, но и их характер. Судь-
ба подарила Геннадию Исааковичу 
«своего» рассказчика  — уроженку 
с.  Старое Закружье Ветковского 
района Гомельской области Варвару 
Александровну Грецкую (1925–2021). 
Собирателя и информантку связала 
многолетняя дружба. Ей  — рас-
сказчице и носительнице народной 
мудрости  — Г. И.  Лопатин посвятил 
несколько книг. В октябре 2025 г. вы-
шла в свет книга «Пясённiца», в ко-
торую вошли рассказы В. А. Грецкой 
о песенной традиции с.  Амельного. 
Повествования, записанные из ее уст, 
публиковались и в «Живой старине». 
Для этого номера журнала Геннадий 
Исаакович подготовил очередную 
подборку к 100-летию со дня рожде-
ния В. А. Грецкой. 

Для «Живой старины» Геннадий 
Исаакович стал не только постоян-
ным автором, но и добрым другом. 
С 2003 г. на страницах нашего жур-
нала опубликовано более 30 его работ 
о святочных гаданиях, пасхальных 
и купальских обрядах, похоронной 
обрядности, мифологических персо-
нажах, святых источниках, празднике 
«Свеча», календарной лирике, ри-
туальных запретах и предписаниях, 
легендах (этиологических и о святых), 
заговорах, прозвищах, пословицах 
и поговорках, сновидениях, народ-

ной медицине и  т.д. Основанные на 
обильном аутентичном материале, 
собранном автором, эти публика-
ции, кроме всего прочего, ценны 
коллегам как материал для будущих 
сравнительно-типологических иссле-
дований. Благодаря необыкновенной 
широте своих экспедиционных и ис-
следовательских интересов юбиляр 
располагает полевым материалом 
практически по любой теме, свя-
занной с традиционной народной 
культурой. Работая над составлением 
тех или иных тематических рубрик, 
редакция журнала неоднократно об-
ращалась к Г. И.  Лопатину, справед-
ливо ожидая, что у него наверняка 
обнаружатся важные для готовящей-
ся подборки записи фольклора, и, как 
правило, они находились, а автор, 
обещая подготовить публикацию, 
в ответ на запросы редакции реа-
гировал неизменным «Добренько!». 
Это выражение, по своему смыслу 
близкое к «Хорошо!», «Ладно!» (или 
даже, скорее, «Ладненько!») и из-
вестное многим жителям Беларуси, 

Г. И. Лопатин и В. А. Грецкая. 2015 г. Фото И. Ф. Осташкевич



Памяти ученых

62 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ПАМЯТИ  
АЛЕКСАНДРА ВЛАДИМИРОВИЧА БЫКОВА 
(1946–2025)

8 ноября 2025 г. ушел из жизни Алек-
сандр Владимирович Быков — один из 
крупнейших российских коллекцио-
неров и исследователей народного ис-
кусства. В сферу его интересов входила 
прежде всего русская народная глиня-
ная игрушка и изделия из дерева, равно 
как и другие виды народного и тради-
ционного искусства России и других 
регионов мира. Особый интерес он 
проявлял к глиняной игрушке Средней 
Азии и народной живописи Индии.

А. В.  Быков родился в Москве на 
Старом Арбате в интеллигентной се-
мье дворянского происхождения. Он 
окончил биолого-почвенный факультет 
МГУ имени М. В. Ломоносова в 1972 г. 
и специализировался по зоологии по-
звоночных. Многие годы он был актив-
ным членом Московского общества ис-
пытателей природы. Будучи доктором 
биологических наук, он долгое время 
заведовал лабораторией в Институте 
лесоведения РАН. Ему принадлежит 
87 научных работ по зоологии.

А. В.  Быков принадлежал к той ко-
горте русских коллекционеров, которые 
умели сочетать в своей деятельности 
занятия наукой или предпринима-
тельством с увлеченным и целена-
правленным коллекционированием 
предметов искусства. Для таких людей 
коллекционирование и исследование 
артефактов становится не професси-
ей, а призванием, императивом всей 
жизни. А. В.  Быков делал это не для 
собственной славы, а на благо той ча-
сти искусства, которая недостаточно 
востребована в современном социуме. 
Надеемся, что коллекционеры нового 
поколения пойдут по его стопам.

Коллекция А. В.  Быкова огромна 
и включает в себя многие виды на-
родного искусства. Она создавалась на 
протяжении  60 лет, все время попол-
няясь благодаря экспедициям в места 
промыслов и за счет приобретения 
старых коллекций. Некоторые промыс-
лы он посещал десятки раз, постоянно 
делая новые открытия. Им был создан 
электронный каталог собственной 
коллекции, что облегчает пользова-
ние собранным им художественным 
наследием. Он не хранил его «в сун-
дуках», а публиковал в своих научно-
исследовательских книгах-альбомах 
и демонстрировал на многочисленных 
выставках. Он охотно делился своими 
обширными познаниями с молодыми 
коллекционерами и профессиональны-
ми искусствоведами. 

Имя А. В.  Быкова стало символом 
научного собирательства народно-

го искусства в современной России 
и было широко известно в среде кол-
лекционеров и ценителей данного вида 
творчества. Его советами пользовались 
многие мастера современной народной 
глиняной игрушки.

На протяжении многих лет он был 
научным консультантом и вдохновите-
лем частного Музея традиционного ис-
кусства народов мира ТрадАрт. Музей 
был основан в 2012 г. К. А. Мироновым. 
Основу коллекции музея составили на-
родные глиняные игрушки, собранные 
А. В. Быковым, к тому же предметы из 
других собраний.

А. В.  Быков всегда оставался от-
крытым, остроумным, даже иронич-
ным и жизнерадостным человеком. 
К нему всегда можно было обратиться 
за помощью, советом, консультацией 
и атрибуцией. Он знал наизусть боль-
шое количество стихов русских поэтов, 
интересовался мифами народов мира 

и русской историей. Он притягивал 
к себе благодаря своему интеллекту 
и обаянию самых разных людей, оста-
ваясь всегда в центре внимания.

На страницах «Живой старины» 
были представлены рецензии на книги 
А. В. Быкова о традиционной глиняной 
игрушке (2015. № 4; 2016. № 4), а также 
освещалась выставка с участием пред-
метов из его коллекции (2025. №  1). 
В 2026 г. готовится к публикации обзор 
выставки хлудневской игрушки, про-
шедшей в музее ТрадАрт, на которой 
были представлены образцы из кол-
лекции ученого.

Память об Александре Владимиро-
виче Быкове, его личности и деятель-
ности навсегда останется в сердцах 
знавших его людей и в истории русской 
культуры.

Г. П. Мельников,
кандидат исторических наук, 

Институт славяноведения РАН 
(Москва)

А. Г. Кулешов,
кандидат искусствоведения,

Государственный Российский 
Дом народного творчества имени 

В. Д. Поленова (Москва)
Фото И. В. Талызиной



Обзоры и рецензии

63ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

МЕЖДИСЦИПЛИНАРНЫЙ ПОДХОД  
К ИНТЕРПРЕТАЦИИ МИФОПОЭТИЧЕСКОГО 
ОБРАЗА В ФОЛЬКЛОРЕ И ЛИТЕРАТУРЕ

И. В.  Бобякова, М. Ч.  Ларионова. Домовой: фольклорный персонаж  в литера
туре. — Ростов н/Д.: Foundation, 2024. — 216 с.

Стабильное место домового в си-
стеме традиционных верований, 
регулярное обращение к данно-

му образу произведений классической 
и детской литературы, кино, анимации 
и индустрии компьютерных игр делают 
актуальным комплексное рассмотрение 
генезиса, эволюции и функций этого ми-
фологического персонажа в отечествен-
ной культуре XVIII–XXI вв. В рецензиру-
емой монографии сотрудники Южного 
научного центра РАН (Ростов-на-Дону) 
Ирина Валерьевна Бобякова и Марина 
Ченгаровна Ларионова предлагают ори-
гинальный междисциплинарный подход 
к описанию и интерпретации роли до-
машнего духа в фольклоре и литературе 
новейшего времени.

Формулируя во введении методоло-
гические основания собственных ра-
зысканий, авторы противопоставляют 
поиску конкретных заимствований из 
устного текста в книжный, привычно-
му для исследователей «фольклоризма 
литературы», системный анализ типоло-
гических соответствий между фолькло-
ром и литературой в области поэтики, 
понимание народной словесности и ин-
дивидуального творчества как частей 
единого художественного космоса. Образ 
домового выступает в роли «культурной 
матрицы» — «структурированного мас-
сива стереотипизированной культурной 
информации, реализующейся во мно-
жестве фольклорных или литературных 
текстов, системы воспроизводящихся 
культурных кодов, сети культурных 
воспоминаний» (с.  9). Данное базовое 
понятие коррелирует в монографии 
с категориями «архетип», «мифологема» 
и «культурный термин», интегрируя тем 
самым наработки психоаналитического, 
культурологического и этнолингвисти-
ческого подходов. Отметив следом за 
Д. Н.  Медришем и С. Ю.  Неклюдовым 
особую роль текстов фольклора и лите-
ратуры в плане актуализации латентных 
смыслов мифопоэтических феноменов, 
И. В.  Бобякова и М. Ч.  Ларионова делят 
собственное исследование на три части, 
последовательно переходя от характе-
ристики «архетипической парадигмы» 
образа домового к анализу его экспли-
цитных и имплицитных реализаций 
в литературных текстах. 

В первой главе монографии с опорой 
на труды А. Н.  Афанасьева, В. И.  Даля, 
С. В.  Максимова, Э. В.  Померанцевой, 
Н. А. Криничной, Е. Е. Левкиевской и др. 
систематизируются характеристики об-

лика, поведения и функций домового, вы-
деляются ядро и периферия культурной 
матрицы. Каждая из выделенных стерео-
типных черт мифологического персонажа 
подкрепляется иллюстративными при-
мерами аутентичных поверий и быличек. 
Вместе с тем попытка создать исчерпы-
вающий «портрет» домового приводит 
авторов к включению в структуру «ма-
трицы» взаимно противоречащих и едва 
ли системных фактов. В  частности, не-
критичное (следом за А. Н. Афанасьевым 
и Н. А. Криничной) объединение в образе 
домового элементов самостоятельных 
культов предков, огня и домашней змеи 
побуждает исследователей описывать 
огненного змея, летающего к безутешным 
вдовам, или летучего змея, носящего 
чужое добро колдуну, как ипостаси духа-
хранителя домашнего очага (с. 25‒26).

Справедливая ассоциация домового 
с печью (запечьем, подпечьем), теплом 
и тенью, углем и золой (но не собственно 
с огнем) подтверждается и литератур-
ными экспликациями данного мотива, 
например, строками стихотворения 
К. Бальмонта «Домовой (с. 114): 

Неуловимым виденьем, 
неотрицаемым взором,
Он таится на плоскости стен ‹…›
Что отраден очаг, хоть и связан с ним 

чад.

В свою очередь, в рассказе О. Сенков-
ского «Записки домового» тип распаляю-
щего страсти летучего змея ассоциирован 
не с домовым, а с чертом Бубантесом, 
восседающим на углях в камине и поедаю-
щим «крепкую, как огонь, горчицу» (с. 70, 
73); попытка же исследователей увязать 
сексапильного змея, имитирующего мужа 
и губящего женщину, с домовым, блюду-
щим супружескую верность в семье (с. 59) 
или исполняющим супружеские обязан-
ности вместо уехавшего домохозяина во 
избежание адюльтера (с. 52), не выглядит 
убедительной.

Тем не менее бо ́льшая часть фольк-
лорных черт домового, включенных ав-
торами в культурную матрицу, успешно 
служит для анализа эксплицитных лите-
ратурных воплощений этого образа во 
второй главе монографии, состоящей из 
двух разделов «Домовой как действующее 
лицо» и «Домовой как мистификация». 
Вместе с тем в каждом из названных раз-
делов проходят красной нитью мотивы 
связи домового с семьей, содействия 
влюбленным, противостояния самоду-
рам, обличения человеческих страстей 

и суеверий; наконец, специфическая для 
литературы тема сохранения памяти 
и покровительства вдохновению, объ-
единяющая отечественные представле-
ния о домовом с античными поверьями 
о ларах, пенатах и гениях.

Несмотря на указание, что «в основ-
ном внутри каждого направления про-
изведения проанализированы в хроно-
логическом порядке. Но в некоторых 
случаях они объединяются по темати-
ческому признаку. В  гораздо меньшей 
степени нами принимались во внимание 
жанровая принадлежность того или 
иного текста» (c. 55), следования хроно-
логическому принципу внутри второй 
главы практически не наблюдается, см., 
например, такой порядок: стихотворение 
Л. Мея «Хозяин» (1849), рассказ Н. Тэффи 
«Домовой» (1931), новелла О. Сенковско-
го «Записки домового» (1835), рассказ 
А.  Грина «Словоохотливый домовой» 
(1923) и т.д. Композиция главы постро-
ена на своеобразном и насыщенном 
контрапункте разных аспектов заявлен-
ной мифопоэтической темы в общем 
дискурсе литературных нарративов 
о домовом XIX‒XX  вв. Сходным обра-
зом лирические стихотворения Гнедича 
и Батюшкова, Жуковского и Вяземского, 
Пушкина и Слепушкина, Дельвига и Ве-
невитинова, Брюсова, Бальмонта и Ах-
мадулиной, басни Хемницера и Крылова, 
комический эпос Майкова и комическая 
опера Княжнина привлекаются с разной 
степенью полноты и детальности анализа 
в зависимости от задач развертывания 
центральных тем исследования. Причем 
особо отмечаются те элементы культур-
ной матрицы, которые регулярно служат 
основой образа домового в литературной 
традиции, тем самым подготавливая 
читателя к обсуждению проблематики 
третьей главы монографии, посвященной 
выявлению в облике литературных героев 
черт «имплицитных домовых».

В  отличие от стандартного для со-
временной культурологии и массмедиа 
приема идентификации литературных 
и иных героев по шаблону персонажей 
волшебной сказки Проппа, И. В.  Бобя-
кова и М. Ч.  Ларионова анализируют 
в данной главе произведения, прямо не 
связанные со сказочным фольклором, 
но обнаруживающие характерные сов
падения с ключевыми характеристиками 
культурной матрицы домового, что поз
воляет увидеть глубинную структуру 
классических текстов, по-новому взгля-
нуть на знакомых героев. Речь идет о За-
харе в романе «Обломов» И. А. Гончарова, 
Шамраеве в «Чайке», Чебутыкине в «Трех 
сестрах», Войницком в «Дяде Ване» 
и Фирсе в «Вишневом саде» А. П. Чехова. 
Не имея возможности и намерения из-
лагать нюансы тонкого и глубокого ана-
лиза художественной ткани названных 
произведений, укажем в качестве при-
глашения к самостоятельному чтению, 
что судьба Фирса рассматривается как 



Обзоры и рецензии

64 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Волго-Двинское междуречье и Бело-
зерский край: история и культура 
регионов по лингвистическим дан-
ным  / под общ. ред. О. В.  Мищенко, 
Л. А.  Феоктистовой, Ю. А.  Кривоща-
повой. — Екатеринбург; М.: Кабинет-
ный ученый, 2025. — 692 с. — (Труды 
Топонимической экспедиции).

Вышла в свет новая коллектив-
ная монография сотрудников 
кафедры русского языка, общего 

языкознания и речевой коммуникации 
Уральского федерального университе-
та имени первого Президента России 
Б. Н. Ельцина (г. Екатеринбург). Книга 
входит в серию «Труды Топонимической 
экспедиции» и продолжает цикл работ, 
основанных на полевом материале, ко-
торый на протяжении уже более 60 лет 
записывается сотрудниками экспеди-
ции на территории Русского Севера, 
Костромской области и Урала. 

В коллективной монографии основ-
ным объектом анализа стала лингво-
культурная история двух регионов  — 
Волго-Двинского междуречья и Бело-
зерского края. При этом Волго-Двин-
ское междуречье понимается широко, 
с учетом территории современных Воло-
годской, Архангельской и Костромской 
областей,  — от левобережья Верхней 
Волги до Северной Двины в ее верхнем 
и среднем течении; на западе границы 
этой территории связаны с бассейном 
Костромы и районами Кубенского озера; 
на востоке — с течением Унжи, костром-
ской частью Ветлуги, бассейном реки 
Юг и далее верховий Пинеги. Белозерье 

НОВЫЕ ИЗДАНИЯ УРАЛЬСКОЙ ШКОЛЫ 
ЭТИМОЛОГИИ, ОНОМАСТИКИ  
И ЭТНОЛИНГВИСТИКИ

охватывает запад Вологодской области 
и прилегающие к нему Каргопольский 
и Коношский районы Архангельской 
области.

Книга делится на две объемные части. 
В первой части, «Топонимия и лексика 
Белозерья и Волго-Двинского междуре-
чья: “свое” и “чужое”», языковые факты 
изучаются с позиций их происхождения, 
этноязыковых связей. В первом разделе 
исследуется историко-культурное свое-
образие региона Белозерья с опорой на 
анализ ономастических данных. Второй 
раздел посвящен этимологической ин-
терпретации лексики, зафиксированной 
на изучаемой территории. 

Во второй части книги, «Этнолинг-
вистическое своеобразие Белозерья 
и Волго-Двинского междуречья: фраг-
менты картины мира», языковые факты 
рассматриваются на широком этно-
графическом фоне. В  поле внимания 
оказываются не только ономастические 
и лексические единицы, но и фольклор, 
обрядность, верования. В настоящем об-
зоре сосредоточимся именно на второй 
части книги.

Среди «фрагментов картины мира», 
которые реконструируют авторы, вы-
деляется народный календарь. В книге 
монографически описывается хроно-
нимия отдельных районов Вологодской 
и Костромской областей, отмечаются их 
общие и специфические черты. Некото-
рые хрононимы получают этнолингви-
стическую интерпретацию: например, 
один из параграфов посвящен хронони-
му Ярилова Плешь, зафиксированному 
на юге Макарьевского района Костром-

ской области и приписываемому разны-
ми информантами к воскресенью после 
Троицы, второму воскресенью после 
Троицы или к воскресенью после Пе-
трова дня. Автор параграфа, В. С. Кучко, 
рассматривает макарьевский хрононим 
на широком фоне праздников с корнем 
ярил- (Ярила, Ярило, Ярилин день и пр.), 
которые фиксируются на территории 
Поволжья, устанавливает связи хро-
нонима с образом мифологического 
персонажа Ярилы. Делается вывод о том, 
что макарьевский праздник вписывает-
ся в троицко-петровский календарный 
цикл и отражает древнюю практику 
похорон чучела, персонифицирующего 
праздник. На полевых материалах Топо-
нимической экспедиции показывается, 
что хрононим получает народноэтимо-
логическую интерпретацию — он при-
ходится на «плешивое» время года, когда 
запасы уже съедены, а новый урожай 
еще не поспел [см. также: 3]. 

Следующий раздел монографии 
посвящен традиции питания в Волго-
Двинском междуречье и Белозерском 
крае (на севернорусском фоне). Особое 
внимание уделяется лексике «голодно-
го» времени, понимаемого широко — не-
достаток пищи весной и в начале лета, 
нехватка еды в периоды неурожаев, 
к тому же голод во время исторических 
потрясений, таких как коллективизация, 
Великая Отечественная война и по-
слевоенный период. Названия пищи 
«голодного» времени могли либо отра-
жать состав скудных блюд, сделанных из 
суррогатных заменителей привычных 
продуктов, например дудочная каша, 
маковушка, либо представлять собой 
игровые номинации, указывающие 
на неполноценность блюд, сюда же 
многочисленные присловья вроде «День 
с колобом, да два с голодом», которые 
помогали психологически справиться 
с трудностями времени. 

инверсированный мотив строительной 
жертвы, в данном случае не заложенной 
при постройке дома, а оставленной в доме 
разрушающемся (с. 170).

Данный мотив вполне логично увязы-
вается как с традиционными образами 
домовых из выморочных изб, так и рядом 
современных драматических реплик че-
ховских пьес («Фирсиада» В.  Ливанова, 
«Русское варенье» Л. Улицкой, «Мой виш-
невый садик» А. Слаповского) и, наконец, 
с «бездомными» домовыми повести 
В. Г.  Распутина «Прощание с Матёрой», 
подтверждая тем самым тезис о мифоло-
гичности художественного мира Чехова 
и мифологизме мышления современных 
авторов.

В заключении монографии обозначен 
целый ряд перспективых для исследова-
ния произведений самых разных жанров: 
«За время нашей работы друзья и коллеги 
назвали нам стихотворения С.  Есенина 

“Зашумели над затоном тростники…”, 
Н.  Матвеевой “Бездомный домовой?, 
наброски рассказа Ф. М.  Достоевского 
“Домовой”, роман Вл.  Орлова “Альтист 
Данилов”, обратили внимание, что функ-
ции хранителя дома, а значит, возможно, 
и другие признаки домового проявляются 
в образах старых слуг в произведениях 
XIX  в. Не обращались мы к творчеству 
“неомифологов”, например, к роману 
А. А.  Кондратьева “На берегах Ярыни”, 
а также к жанру славянского фэнтези. 
Домовым Санкт-Петербурга назвал 
себя “Малец Питерский” — поэт Виктор 
Мальцев» (с. 199). В копилку вариантов 
сатирической реализации темы можно 
добавить серию газетных фельетонов 
Е. Шварца «Полеты домового по Донбас-
су» (1923‒1924).

Монография предназначена для фило-
логов, культурологов и всех любителей 
русской литературы. И если для специ-

алистов она предлагает оригинальную 
и эффективную методику анализа судеб 
фольклорных образов в литературе, то 
для широкой читательской аудитории 
книга дает хороший шанс удовлетворить 
стойкий интерес к одной из ключевых 
сфер традиционной культуры — демоно-
логии  — максимально содержательным 
и увлекательным образом.

Примечания
1 См.: Алпатов С. В. Раешники Евгения 

Шварца // ЖС. 2019. № 3. С. 63–65.

С. В. Алпатов,
доктор филологических наук

И. И. Новикова,
студентка,

Московский государственный 
университет имени 

М. В. Ломоносова (Москва)

Статья поступила в редакцию 
28 апреля 2025 г.



Обзоры и рецензии

65ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

Несколько параграфов в книге по-
священы межличностным отношениям 
в традиционном социуме, причем акцент 
делается на любовной, матримониальной 
сфере. Из области добрачных отношений 
авторы монографии обращают внимание 
на поведение молодежи на вечерних со-
браниях-посиделках. Сразу несколько 
авторов сосредоточиваются на феномене 
соперничества в любви. Рассматривают-
ся исполняемые соперницами во время 
вечерних собраний молодежи частуш-
ки — наветки, состоящие из поддевок 
и угроз по отношению друг к другу и на-
правленные на информирование соци-
ума о произошедшей «измене». В  таких 
частушках складывается определенный 
образ соперницы в любви, включающий 
описание ее внешности, характера и по-
ведения; этот же образ транслируется 
в языковых номинациях соперниц. Рас-
сматриваются и языковые наименова-
ния ситуации измены, обсуждаются 
обрядовые формы обличения измены. 
Так, например, в Костромской области су-
ществовал обычай передавать обманув-
шему старые, изношенные лапти: «Если 
девчонка изменила  — он ошемётки ей 
повесит. А ещё ошемётками её отлупит». 
Исследуются в параграфе и элементы 
свадебной обрядности  — формулы от-
казов при сватовстве, а также название 
свадебного застолья тозьмины и наи-
менования незваных гостей  — чикали, 
сорокачи, сычи и др.

В следующем разделе монографии опи-
сываются религиозно-мифологические 
представления, реконструируемые на 
основе лексики, обрядности, фольклора 
Волго-Двинского междуречья и Белозер-
ского края. Объектом анализа становятся 
наименования мифологических персона-
жей. Например, подробно описывается 
персонаж быличек, распространенных 
в Никольском районе Вологодской обла-
сти, чернокрыжик — колдун, знающийся 
с нечистой силой и занимающийся людо-
едством. Отмечается, что этот мифоним 
является результатом контаминации 
слов чернокнижник и крыж ‘католиче-
ский крест’. Вероятно, первоначально 
данное слово ругательно применялось по 
отношению к старообрядцам-скрытни-
кам — иноверцам со стороны «мирских» 
крестьян. Этим старообрядцам в былич-
ках также приписывались людоедство 
и мучительная смерть.

Наконец, один из разделов посвящен 
образам пространства в языке и фольк-
лоре обозначенной территории. Так, 
например, рассматриваются предания 
о разбойниках востока вологодско- 
костромского пограничья, на основании 
чего реконструируются микросистемы 
топонимов этой территории. В  другом 
параграфе анализируется языковой образ 
важнейшей для русских реки  — Волги, 
широко привлекается фольклорный, 
исторический и этнографический ма-
териал.

Книжная новинка будет интересна 
ученым, интересующимся Русским Се-
вером, а также специалистам, занима-
ющимся исследованием традиционной 
культуры: лингвистам, фольклористам, 
этнографам, краеведам. 

Уральская школа этимологии, онома-
стики и этнолингвистики: Указатель 
работ по этимологии и семантической 
реконструкции русской диалект-
ной лексики  / сост. М. О.  Леонтьева, 
Я. В.  Малькова; науч. ред. Е. Л.  Бере-
зович, Н. В.  Кабинина [Электрон. ре-
сурс].  — Екатеринбург: Изд-во Урал. 
ун-та, 2025. — 320 с.

Предлагаемое вниманию читателей 
издание является указателем ра-
бот по этимологии и семантиче-

ской реконструкции русской диалектной 
лексики, написанных представителями 
Уральской школы этимологии, онома-
стики и этнолингвистики. Эта школа 
была создана профессором, чл.-кор. РАН 
Александром Константиновичем  Мат-
веевым в 50-е  гг. прошлого века при 
кафедре русского языка и общего язы-
кознания (ныне русского языка, общего 
языкознания и речевой коммуникации) 
Уральского университета. Сегодня шко-
лой руководят профессор, чл.-кор. РАН 
Елена Львовна Березович и профессор 
Мария Эдуардовна Рут.

За годы своего существования школа 
накопила значительный багаж методик 
этимологической и семантико-мотиваци-
онной реконструкции, предложила мно-
жество частных решений для отдельных 
слов и выражений. Все это натолкнуло 
авторов указателя на идею создать некий 
сводный документ, который облегчал бы 
поиск тех или иных этимологических 
решений. Эта задача видится особенно 
важной в современную эпоху обилия ин-
формации, когда необходимо имеющиеся 
сведения обобщать и систематизировать. 

Объектом интереса в представляемом 
указателе стала русская диалектная лек-
сика и фразеология; ономастические дан-
ные пока не были приняты во внимание, 
и работа с ними видится как перспектива 
дальнейшей деятельности коллектива 
авторов. Среди источников материала — 
крупнейшие продолжающиеся издания 
«Этимологические исследования», «Рус-
ская диалектная этимология», «Этно-
лингвистика. Ономастика. Этимология», 
сборники работ представителей школы 
«В созвездии слов и имен», «Язык и про-
шлое народа», монографии некоторых 
ученых, например книги Е. Л.  Березо-
вич «Язык и традиционная культура: 
Этнолингвистические исследования», 
«Русская лексика на общеславянском 
фоне: семантико-мотивационная рекон-
струкция», а также отдельные статьи 
последних лет. 

В  указателе принят алфавитно- 
гнездовой принцип: в рамках одной 

статьи подаются слова, принадлежащие 
к одному этимологическому гнезду. 
Одновременно учитывается и семанти-
ческое развитие: если значения в гнез-
де значительно отстоят друг от друга 
и имеют разные линии развития, тогда 
оформляются две статьи. Всего в ука-
зателе представлено более 2000 статей, 
включающих около 6000 диалектных 
лексем и фразеологизмов. 

Как следует из названия указателя, 
в нем присутствуют ссылки на работы 
двух направлений. С  одной стороны, 
это интерпретации, выполненные в рус-
ле классической «узкой» этимологии; 
с другой же стороны, множество ре-
конструкций сделано в рамках «широ-
кой» этимологии, уделяющей внимание  
семантико-мотивационному анализу еди-
ниц, с привлечением этнографических, 
историко-культурных, фольклорных 
данных. В общем виде такое разделение 
соответствует и научным интересам де-
ятельности школы — с увеличением вни-
мания ко второму направлению в послед-
ние десятилетия. Издание станет полезно 
не только специалистам по этимологии, 
но и широкому кругу читателей, инте-
ресующихся традиционной культурой. 
В указателе присутствует большое число 
слов, интерпретация которых связана 
с обрядами, верованиями, традиционной 
культурой в широком смысле. Например, 
в указателе есть статьи на слова ВАНЬКА, 
ВАНЮШКА, ИВАНУШКА, ИВАНУШ-
КО ‘дожинальный сноп’ и МАНЬКА, 
МАРЬЮШКА, МАШУТКА ‘пучок веток, 
которым выгоняли мух и подметали избу 
перед внесением дожинального снопа’, ко-
торые, как видно из дефиниций, связаны 
с дожинальным обрядом. Эти лексемы 
были записаны Топонимической экспеди-
цией Уральского университета в районе 
Белозерья, и больше они, кажется, нигде 
не фиксировались. Автор семантико-мо-
тивационной реконструкции Е. Л. Березо-
вич приводит две гипотезы объяснения 
названий этих предметов дожинального 
обряда. Согласно первой гипотезе, в дан-
ном случае могут быть восстановлены 
прецедентные имена Богородицы Марии 
и Иоанна Крестителя  — через хроно-
нимы, связанные с окончанием жатвы: 
день Успения Богородицы (15 августа по 
ст. ст.), Рождество Пресвятой Богородицы 
(8 сентября по ст. ст.), день Усекновения 
главы Иоанна Крестителя (29 августа по 
ст. ст.). Согласно второй гипотезе, в языке 
со временем начинают функционировать 
новые связи, и пара Иван и Марья начи-
нает обозначать предельно обобщенное 
противопоставление мужского и жен-
ского [см.: 1. С. 124–147; 2. С. 278–292].

Другой пример семантико-мотива-
ционных интерпретаций, на которые 
ссылается указатель,  — это описание 
свадебного обряда с позиций кода голов-
ных уборов и обуви. В соответствующей 
лексике и фразеологии отражаются 
элементы свадебного обряда. Так, напри-



Научная хроника

66 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

мер, смену прически невестой фиксирует 
выражение СНЯТЬ (ОТДАТЬ) ВОЛЮ 
‘о  замужестве, выходе замуж’ (воля  — 
широкая лента, которую невеста дарит 
одной из свадебных подруг при обряде 
расплетания косы). А обувь, подаренная 
женихом невесте, символизировала, с од-
ной стороны, переход невесты из одной 
семьи в другую, а с другой — повиновение 
жены мужу. Например, существовал обы-
чай подношения невесте обуви на блюде, 
«которое она поднимала вверх и ставила 
на голову в знак подчинения мужу». Этим 
и можно объяснить внутреннюю форму 
фразеологизма СТУПИТЬ В КРАСНЫЙ 

САПОГ ‘неудачно выйти замуж’, как 
считает автор семантико-мотивационной 
реконструкции А. В.  Тихомирова [см. 
также: 4. С. 261].

Литература 
1. Березович Е.  Л. Две семантические 

реконструкции  // Этимологические ис-
следования. Вып.  6. Екатеринбург, 1996. 
С. 124–150.

2. Березович Е. Л. Язык и традиционная 
культура: Этнолингвистические исследо-
вания. М., 2007. 

3. Кучко В. С. Ярилова плешь — празд-
ник в Макарьевском районе Костромской 
области // ЖС. 2023. № 3. С. 5–8. 

4. Тихомирова А.  В. Социальная сим-
волика одежды в свете русской языковой 
традиции  // Этнолингвистика. Онома-
стика. Этимология: матер. междунар. 
науч. конф. (Екатеринбург, 8–12 сентября 
2009 г.) / [под ред. Е. Л. Березович]. Екате-
ринбург, 2009. С. 260–262.

Я. В. Малькова,
кандидат филологических наук, 

Уральский федеральный 
университет имени первого 

Президента России Б. Н. Ельцина 
(Екатеринбург)

Статья поступила в редакцию  
8 мая 2025 г.

ХХХ МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНАЯ 
КОНФЕРЕНЦИЯ «СЛАВЯНСКАЯ 
ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА  
И СОВРЕМЕННЫЙ МИР: ИСТОРИЧЕСКАЯ 
ПАМЯТЬ И ПОЭТИКА ГЕРОИЧЕСКОГО»

Государственный Российский Дом 
народного творчества (ГРДНТ) 
имени В. Д. Поленова в рамках Дней 

славянской письменности и культуры 
19–20 мая 2025 г. провел в Москве ХХХ 
юбилейную Международную научную 
конференцию «Славянская традиционная 
культура и современный мир: истори-
ческая память и поэтика героического», 
посвященную 80-летию победы в Великой 
Отечественной войне.

В конференции приняли участие уче-
ные из Москвы, Санкт-Петербурга, Ки-
рова, Сыктывкара, Перми, Симферополя, 
Петрозаводска, Новосибирска, Ижевска, 
Казани, Ульяновска, Тюмени, Дудинки, 
Нижнего Новгорода, Петропавловска-
Камчатского, Улан-Удэ, Архангельска, 
Брянска, Нарьян-Мара, Челябинска, Са-
ратова, Йошкар-Олы, Омска, а также из 
Республики Беларусь и Казахстана.

С  приветствием к участникам кон-
ференции обратилась директор ГРДНТ 
имени В. Д. Поленова Т. В. Пуртова, кото-
рая отметила, что конференция на про-
тяжении многих лет ставит своей целью 
взаимодействие ученых, занимающихся 
изучением традиционной культуры, 
и практиков, актуализирующих народные 
традиции.

Пленарное заседание открыл доклад 
О. А. Пашиной (Москва), в котором было 
проанализировано влияние Великой 
Отечественной войны и современных 
военных конфликтов на народную куль-
туру. Военная тематика в песенниках 
20–40-х гг. была рассмотрена в выступле-
нии В. А. Поздеева (Киров; Сыктывкар). 
Процессы изменения образа фольклор-
ного богатыря в авторском творчестве 
представила в своем докладе В. Е.  Доб
ровольская (Москва). К  вопросу о вы-
делении критериев, по которым объекты 

могут быть отнесены к нематериальному 
этнокультурному достоянию (НЭД), обра-
тился А. В. Черных (Пермь). О традиции 
водружения Знамени Победы на горные 
вершины Крыма рассказала И. Б.  При-
лепина (Симферополь).

Секционное заседание открыл доклад 
А. Д.  Цветковой (Павлодар, Казахстан), 
в котором были представлены матери-
алы о жизни нижегородской деревни 
в годы Великой Отечественной войны. 
В. П. Миронова (Петрозаводск) проана-
лизировала тему Великой Отечественной 
войны в новинах на карельском языке. 
Великая Отечественная война в устных 
рассказах русских старожилов Монголии 
стала предметом доклада В. Л.  Кляуса 
(Москва). Тему военного детства и се-
мейные нарративы о войне рассмотрела 
Т. Н.  Золотова (Омск). Ю. А.  Крашен-
ниникова (Сыктывкар) представила 
устные рассказы о войне, записанные от 
тылового населения Республики Коми. 
Тематику детских писем военных лет из 
собрания П. Фертикова (Удмуртия) про-
анализировала Г. А. Глухова (Ижевск). Во-
просам отражения исторических событий 
в фольклорных нарративах немцев Урала 
был посвящен доклад Д. И.  Ваймана 
(Пермь). Предметный код обрядов, свя-
занных с проводами в армию, рассмотрела 
Ю. С.  Чернышева (Пермь). Продолжил 
тему проводов в армию доклад Г. В. Лоб-
ковой (Санкт-Петербург), в котором 
автор разбирает и сам рекрутский обряд, 
и рекрутские песни Пинежского района 
Архангельской области как объект нема-
териального этнокультурного достояния.

Несколько докладов были посвящены 
опыту работы с нематериальным этно-
культурным достоянием. А. П. Антоно-
ва (Липатова) (Ульяновск) рассказала 
о работе Центра развития и сохранения 

фольклора (ЦРСФ) с объектами в моло-
дежной среде.  Д. В.  Морозов (Москва) 
затронул вопрос о месте музыкального 
фольклора казачества в федеральном 
и региональных реестрах. Практики 
фиксации и сохранения нематериаль-
ного этнокультурного наследия китай-
ской провинции Шаньдун представил 
М. С.  Каменских (Пермь). Работе по 
выявлению и актуализации нематериаль-
ного культурного достояния Тюменской 
области было посвящено выступление 
Я. О. Мельниковой (Тюмень). О. В. Но-
викова (Новосибирск) предложила рас-
сматривать как объект нематериального 
культурного наследия инновационную 
религиозную практику народного буд-
дизма сангарил.

С. Г. Низовцева (Сыктывкар) выявила 
записи от военнопленных коми в зару-
бежных публикациях. Тема исторической 
памяти о Великой Отечественной войне 
в устных рассказах жителей Таймыра 
была рассмотрена О. Э.  Добжанской 
(Дудинка). Образы войны в творче-
стве чувашского мастера-кукольни-
ка Т. П.  Дверенина проанализировал 
А. Г.  Кулешов (Москва). О  военных об-
разах в агитационном фарфоре расска-
зала Т. А. Заболотная (Москва). События 
гражданской войны в семейной истории 
пинежан были представлены в докладе 
Л. В. Фадеевой (Москва). Образ солдата 
в русских сказках Карелии стал предме-
том анализа в выступлении А. С.  Лыз-
ловой (Петрозаводск). В. В.  Нагорных 
(Москва) обратилась к преемственности 
образов в малых жанрах русского фольк-
лора. Мифологические мотивы в текстах 
участников интернет-сообщества SCP 
Foundation проанализировал А. В.  Ан-
тышев (Йошкар-Ола).

Ю. М.  Шеваренкова (Нижний Нов-
город) в своем сообщении обратилась 
к взаимодействию исторических пре-
даний, художественной литературы 
и христианской традиции. Тема греха 
на примере паремий была рассмотрена 
О. В.  Герасимович (Минск, Республика 
Беларусь). Исторические события и лич-
ности в фольклорной памяти аборигенов 
Камчатки проанализировала М. Е. Беля-
ева (Петропавловск-Камчатский). Эту 



Научная хроника

67ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

III МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНАЯ 
КОНФЕРЕНЦИЯ «МЕЖДИСЦИПЛИНАРНЫЕ 
ИССЛЕДОВАНИЯ В ГУМАНИТАРНЫХ НАУКАХ: 
МЕДИАЛЬНОСТЬ, ИНТЕРМЕДИАЛЬНОСТЬ 
И ПОСТМЕДИАЛЬНОСТЬ В КУЛЬТУРЕ  
И ИСКУССТВЕ»

27–28 марта 2025  г. кафедра общего 
и славянского искусствознания Инсти-
тута славянской культуры Российского 
государственного университета им. 
А. Н.  Косыгина (РГУ) провела III  Меж-
дународную научную конференцию 
«Междисциплинарные исследования 
в гуманитарных науках: медиальность, 
интермедиальность и постмедиальность 
в культуре и искусстве». 

В  конференции приняли участие 
более 70 исследователей из Москвы, 
Санкт-Петербурга, Перми, Твери, Рязани, 
Сыктывкара, Петрозаводска, Кирова, 
Волгограда, Йошкар-Олы, а также из 
Республики Беларусь, Таджикистана, 
Азербайджана.

На открытии конференции с привет-
ственным словом выступил директор Ин-
ститута славянской культуры М. В. Юдин, 
подчеркнувший важность междисципли-
нарных исследований в области культуры 
и искусства. Междисциплинарность стала 
одним из основных инструментов в на-
учном познании прежде всего потому, 
что старые методы переосмысляются 

и взаимодействие различных дисциплин 
выходит на первый план.

В  рамках конференции прошло не-
сколько секционных заседаний. Они были 
посвящены различным аспектам гумани-
тарного знания. Участники первой секции 
рассматривали искусство в пространстве 
культуры. Во второй секции освещались 
вопросы музыки и музыкальности как 
предмета междисциплинарных исследо-
ваний. Формы взаимодействия языка, 
литературы и искусства были в центре 
внимания участников четвертой секции 
конференции.

Третья секция конференции «На-
родная художественная культура как 
пространство междисциплинарного 
дискурса» была посвящена вопросам 
взаимодействия фольклора с другими 
видами культуры как в прошлом, так 
и в современности, а также вопросам 
межэтнического взаимодействия фольк-
лорных традиций.

В выступлении С. П. Сорокиной (Мо-
сква) была рассмотрена одна из разновид-
ностей полупрофессионального театра, 

существовавшего в России с XVIII по 
начало XX в., — механический кукольный 
театр, представления которого состояли 
из движущихся «картин», изображавших 
чаще всего городскую жизнь. Исследова-
тельница охарактеризовала специфику 
данной разновидности театра и показала, 
в какой типологический ряд она включена. 
Л. В. Фадеева (Москва) проанализировала 
творчество современного религиозного 
художника диакона Андрея Бодько в про-
странстве текстов культуры. В настоящее 
время, как отметила докладчица, серия 
религиозных картин «Всегда рядом» этого 
художника очень популярна, о чем свиде-
тельствуют комментарии на его странице 
в социальной сети «ВКонтакте», журналь-
ные заметки о его творчестве и интервью 
с ним. С  точки зрения автора доклада, 
источники картин не исчерпываются 
церковным преданием. В них есть отзвуки 
самых разных текстов культуры, что пред-
ставляется хорошо осознанным выбором 
художника. Именно это, как считает автор, 
делает его творчество привлекательным 
для широкой аудитории. Т. А. Синельни-
кова (Москва) обратилась к творчеству 
Василия Романенкова и рассмотрела от-
ражение смоленского фольклора в работах 
художника. Она указала, что основные 
сюжеты произведений наивного худож-
ника связаны с различными обрядовыми 
практиками: похоронами, свадьбой, ро-
динами, — но художник не иллюстрирует, 
а интерпретирует явления традиционной 
культуры. С. В. Алпатов (Москва) проана-
лизировал стиль скоморошин из сборника 
Кирши Данилова. Транслируемое класси-

тему продолжила Н. Е.  Котельникова 
(Москва), посвятившая свое выступление 
историческим личностям в устных рас-
сказах, зафиксированных на территории 
Владимирской области. Об исторических 
аспектах народного искусства Тамбов-
ской области рассказала М. В.  Друцкая 
(Тамбов).

Значение яков и яководства в куль-
туре тувинцев-тоджинцев показала 
В. А. Беляева-Сачук (Санкт-Петербург). 
Творческое наследие намыланки Лидии 
Иннокентьевны Чечулиной представила 
Е. Л.  Тирон (Новосибирск). А. С.  Дыл-
гырова и С. Д.  Гымпилова (Улан-Удэ) 
рассказали об опыте работы с объек-
тами бурятской национальной кухни 
на примере молочного напитка аарсан. 
Н. И.  Жуланова (Москва) посвятила 
свой доклад месту музыкальных ин-
струментов и инструментальной музыки 
в федеральном и региональных реестрах 
нематериального этнокультурного до-
стояния. Опытом подготовки описания 
объекта НЭД «Карельское кантеле» поде-
лилась Н. С. Михайлова (Петрозаводск). 
И. М.  Булаткин (Брянск) познакомил 
участников конференции с фильмом-
реконструкцией свадебного обряда села 
Овстуг.

Ряд докладов был посвящен актуали-
зации отдельных фольклорных тради-
ций, таких как русская старожильческая 
традиция Нижнепечорья (Н. А.  Яркова, 
Нарьян-Мар), калужская цветная пере-
вить (Е. Ю.  Моисеевич, Калуга). Кон-
курсы как ресурс для сохранения НЭД 
рассмотрели в своих докладах Е. И.  Ар-
тюшина (Челябинск) и Е. В.  Саттарова 
(Челябинск). Е. А.  Лебедева (Саратов) 
в своем выступлении описала принципы 
использования объектов нематериального 
культурного наследия как способа сохра-
нения традиций в современном обществе.

Роль цифровых технологий в приоб-
щении детей к фольклору была показана 
в докладе Т. А. Золотовой и Е. А. Плот-
никовой (Йошкар-Ола). К. Ю. Смирных 
(Омск) рассказала об использовании 
мобильных приложений в репрезентации 
народной культуры. Современные техно-
логии, применяемые в работе с нематери-
альным этнокультурным достоянием, на 
примере объекта «Легенды и предания 
Санкт-Петербурга» представила в своем 
выступлении М. В.  Волгина (Санкт-
Петербург). Проблемы научно-популяр-
ной репрезентации русского фольклора 
в цифровой медиасреде рассмотрела 
Т. В. Пономарева (Москва).

В  завершение было отмечено, что 
конференция «Славянская традиционная 
культура и современный мир» на про-
тяжении тридцати лет объединяет на-
учные исследования, координационную 
деятельность, экспедиции, работу по 
сохранению и актуализации фольклор-
ного наследия, методическое, популяри-
заторское и издательское направления. 
Все это служит объединению ученых 
и практиков, маститых и начинающих ис-
следователей, академических институтов 
и сельских домов культуры, представите-
лей фольклористики столицы и регионов. 
Участники выразили надежду, что конфе-
ренция и в дальнейшем сохранит научные 
традиции и дух академического братства, 
останется площадкой для дискуссий 
о судьбах традиционной культуры.

В. Е. Добровольская,
кандидат филологических наук, 
Институт славянской культуры 
Российского государственного 

университета им. А. Н. Косыгина 
(Москва)

Статья поступила в редакцию  
11 июля 2025 г.



Научная хроника

68 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

ческими исследованиями поэтики смехо-
вых текстов сборника Кирши Данилова 
представление о его репертуаре и стиле 
как прямом наследии древнерусских ско-
морохов, полагает докладчик, имплицитно 
содержит тезис о существовании ряда 
стереотипных приемов фольклорного ко-
мизма, которые формируют своеобразную 
систему. Однако анализ текстов показыва-
ет, что существует динамичная смысловая 
игра и многоуровневый художественный 
диалог сказителя-профессионала с из-
вестными и понятными его аудитории 
клише. Н. С.  Коровина (Сыктывкар) 
в своем докладе исследовала влияние на 
фольклорные тексты сказок народа коми 
русской книжной традиции. В  докладе 
отмечалось, что Республика Коми — один 
из немногих регионов России, где широ-
кое распространение получили сказки 
о богатырях русского эпоса. Одной из 
основных причин такой широкой попу-
лярности является соседство с богатой 
былинной традицией Русского Севера. 
Однако, помимо устной былинной тра-
диции, на сказочную традицию коми 
оказали влияние и печатные источники, 
такие как сборники, хрестоматии, лубоч-
ные издания. В то же время наблюдается 
и сложное переплетение сюжетов, вос-
ходящих частично к книге, частично 
к устной традиции. Многие сюжеты вместе 
с печатными изданиями проникали в те 
местности, где устная былинная тради-
ция не была распространена, а в районах, 
близких к крупным былинным очагам, она 
поддерживала и расширяла «былинное 
знание». Специфику репертуара сказочни-
ка Ф. Н. Свиньина, взаимодействие в его 
творчестве фольклорных и литературных 
сказок описала А. С. Лызлова (Петроза-
водск). Она рассказала, что знакомство 
собирателей с малограмотным поморским 
сказочником Ф. Н. Свиньиным состоялось 
в 1932 г. в рамках экспедиции Института 
по изучению народов СССР Академии 
наук в Карельскую АССР. В выступлении 
говорилось, что значительную часть ре-
пертуара Свиньина составляют сказки, 
восходящие к различным литературным 
источникам и сочиненные самим сказоч-
ником. К концепту «зависть» в фольклор-
ной сказке обратилась в своем выступле-
нии Т. В. Хлыбова (Москва). Докладчица 
указала на то, что зависть выступает как 
сюжетообразующий элемент в основных 
типах сказок: о животных, волшебных, 
бытовых. Функционирование ее в сказках 
вскрывает разные семантические пласты 
самого понятия и многозначность лексемы 
в культуре. Интерпретации сюжетного 
типа АА 460 в русской и армянской сказоч-
ной традиции, его переосмысление писа-
телями и кинематографистами рассмотрел 
В. А. Поздеев (Киров). Докладчик обратил 
внимание на то, что в архиве Телешова на-
ходится рукопись сказки «Дары Аллаха», 
датируемая 1919  г. Сказка принадлежит 
к сюжетному типу АА 460 «Путешествие 
к богу за наградой». Автор доклада сопо-

ставил варианты данного сюжетного типа 
с мультфильмом «Три совета мудреца», 
снятым на студии «Арменфильм» в 1981 г., 
и выявил особенности интерпретации 
сказочного сюжета в кинематографе. Эво-
люцию образа Бабы Яги в отечественной 
культуре проанализировала В. Е. Добро-
вольская (Москва). Она отметила, что 
уже в середине XIX в. в русской книжной 
иллюстрации начал складываться изо-
бразительный канон образа Яги. На ру-
беже веков он закрепляется в творчестве 
И. Я.  Билибина и его последователей, 
позднее начинает трансформироваться 
в кинематографе. В настоящее время образ 
Бабы Яги крайне далек от фольклорного 
канона, он приобретает несвойственные 
ей функции. Предметом совместного до-
клада А. Х. Гольденберга и М. А. Медве-
девой (Волгоград) стали мотивы и образы 
народной эсхатологии в прозе донского 
писателя Р. П. Кумова (1883–1919). Твор-
ческое наследие писателя, как заметили 
авторы, традиционно рассматривают 
в контексте духовной прозы, оставляя без 
внимания его связь с фольклором. Между 
тем именно фольклор выдвигается на пер-
вый план в произведениях 1918–1919 гг., 
в которых Кумов обращается к сюжетам 
и мотивам народных преданий и легенд 
с эсхатологической тематикой. Место 
и роль образов и мотивов народной эс-
хатологии авторы раскрыли на материале 
рассказов «В черном море земли» и «Про-
рочество», посмертно опубликованных 
в журнале «Донская волна» в 1919 г. По-
явление эсхатологических мотивов в по-
слереволюционном творчестве Кумова 
отражает характерные черты литературы 
кризисных эпох, когда эсхатологическая 
проблематика становится особенно ак-
туальной. Исследование было подготов-
лено за счет гранта Российского научного 
фонда и администрации Волгоградской 
области, проект № 24-28-20015 «Творче-
ское наследие Р. П.  Кумова», https://rscf.
ru/project/24-28-20015/ (рук. А. Х.  Голь-
денберг).

К  художественной интерпретации 
песенной поэзии в сказках Н. П.  Ваг-
нера обратилась в своем выступлении 
В. А.  Стаценко (Волгоград). В  докладе 
говорилось о том, что песня у Вагнера спо-
собна по-новому раскрыть содержание 
отдельных образов и сюжетов. Песенная 
поэзия, широко представленная в сборни-
ке, становится проводником в мир героев 
писателя, привнося в него важнейшие 
смыслы народной жизни. Сказочные сю-
жеты, осложненные песенными мотивами 
и образами, обретают новое, сокровенное 
звучание: песня напоминает их обделен-
ным в жизни героям о счастливом детстве, 
становится выражением благодарности 
труженика за благодеяния природы, 
озаряет душу духовным светом, вопро-
шая о спасении и счастье всех людей. 
Н. Е. Котельникова (Москва) затронула 
тему кладов в лубочной повести М.  Ев-
стигнеева «Страшный клад или татарская 

пленница». Исследовательница пришла 
к выводу, что мотивы захоронения кла-
дов, обретения скрытых сокровищ и их 
дальнейшего использования, имеющие 
параллели в литературе и фольклоре, 
играют существенную роль в завязке 
и развитии сюжета данного произведения. 
Обряду проводов весны в русских селах 
Чувашии было посвящено выступление 
М. С.  Альтшулер (Москва). Докладчица 
сообщила, что в экспедициях по русским 
селам Чувашии был неоднократно за-
фиксирован обряд проводов весны, при-
уроченный к Троице или Заговенью перед 
Петровским постом. Сравнив записи 
2004 и 2024 гг., она показала, что в ран-
них материалах представлен песенный 
репертуар разных жанров, обслуживаю-
щий летние праздники, а к настоящему 
времени в памяти исполнителей остались 
в основном плясовые песни. К тому же 
этнографические материалы добавляют 
новые важные детали в комплексное 
описание обрядов. «Семик» в четверг 
перед Троицей, ношение куста «Волузи» 
и «Похороны Костромы», исполняемые 
девочками через неделю после Троицы, 
оказываются локальными вариантами 
проводов весны. Мордовские обряды, 
проводимые в соседних селах, тоже вли-
яют на русские традиции в изучаемых 
населенных пунктах. Трансформацию 
элементов традиционного фольклора в со-
временных культурных практиках города 
рассмотрела Т. В. Пономарева (Москва). 
В выступлении были проанализированы 
массовые городские праздники Тамбов-
ской области, в которых используются 
фольклорные элементы и стилизации 
под русскую традиционную культуру. 
Подобные праздники представляют собой 
собирательный образ широких народных 
гуляний, несут рекреационную функцию 
и вместе с тем воспитательный посыл 
в виде приобщения к «духу» родной 
культуры. Внимание исследовательницы 
привлекли не только концептуальные 
основы праздников и действующие 
в них механизмы репрезентации на-
родной культуры, но и нарративы обеих 
сторон коммуникационного процес-
са: администрации (организаторов) 
и местных жителей. Темой выступления  
А. Р. Ахметзяновой (Йошкар-Ола) стало 
изменение женских образов в жанре 
фэнтези. Автор обратилась к женским 
образам в современных романах-фэн-
тези. Образы главных героинь, с одной 
стороны, носят формульный характер, со-
средоточенный главным образом на раз-
витии сюжета, а с другой, отвечая запросу 
читателя, доминантами женских образов 
становятся сила духа, эмпатия, индивиду-
альность. Автор исследует фольклорно-
мифологическую составляющую женских 
образов и приходит к выводу о влиянии 
сказочной и мифологической традиции 
на разных этапах создания образа с обя-
зательной эволюцией (духовным взрос-
лением) героини и индивидуализацией 



Научная хроника

69ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

характера и судьбы героинь, выходящей 
за рамки фольклорных моделей. Месту 
образов традиционной культуры кочевых 
народов в современном изобразительном 
искусстве Сибири было посвящено со-
общение Д. Е.  Герасименко (Москва). 
В  докладе отмечалось, что традиционная 
культура кочевых народов, населяв-
ших территорию Сибири в древности 
и Средневековье, является уникальным 
феноменом, характеризующимся тесным 
переплетением обычаев, мифологии 
и своеобразного образного языка. Со-
временные сибирские художники, чер-
пающие вдохновение в образах кочевой 
культуры, не только воспроизводят ее 
эстетические и символические аспекты, 
но и подвергают их трансформации, 
наделяя новыми смыслами и контексту-
альными значениями. А. В.  Антышев 

(Йошкар-Ола) рассмотрел природу 
коллективного творчества участников 
интернет-сообщества SCP Foundation — 
глобального проекта, посвященного 
созданию и развитию вымышленной базы 
данных аномальных объектов, существ 
и явлений. Это сообщество функциониру-
ет на принципах совместного написания 
художественных псевдонаучных текстов 
в жанре хоррора и научной фантасти-
ки, где каждый участник может внести 
свой вклад в расширение вымышленной 
вселенной. Особое внимание докладчик 
уделил анализу структуры сообщества, 
системе внутренней иерархии и правилам, 
направленным на поддержание качества 
контента. Также были проанализированы 
влияние эстетики и жанровые особен-
ности SCP Foundation на формирование 
устойчивых творческих практик.

При подведении итогов конференции 
говорилось о том, что проблемы междис-
циплинарности в настоящее время стали 
основой современного подхода в осмыс-
лении культуры как феномена. Участники 
конференции пришли к выводу, что им 
необходимо рассмотреть возможности 
и перспективы обращения к инодисци-
плинарным методам и обобщить научно-
практические результаты исследователь-
ских работ данного направления.

В. Е. Добровольская,
кандидат филологических наук, 
Институт славянской культуры 
Российского государственного 

университета им. А. Н. Косыгина 
(Москва)

Статья поступила в редакцию  
11 июля 2025 г.

Центр типологии и семиотики 
фольклора (ЦТСФ) РГГУ еже-
годно в апреле организует конфе-

ренции в формате круглого стола, посвя-
щенные важным проблемам теоретиче-
ской фольклористики. 24 апреля 2025 г. 
состоялась конференция «Фольклор 
и мифология в научно-популярном про-
странстве», включившая 12 выступлений 
и дискуссию. В качестве докладчиков на 
этот раз выступили не только ученые из 
разных научных и учебных организаций 
Москвы, Санкт-Петербурга, Уфы, но и из-
датели, редакторы, продюсеры. 

В современном российском обществе 
наблюдается очередная волна интереса 
к научно-популярному знанию, в том 
числе в рамках гуманитарных дисциплин. 
В связи с этим организаторы конферен-
ции вынесли на обсуждение ряд проблем: 
с чем связан рост массового интереса 
к фольклористике и мифологии, како-
ва роль издательств, образовательных 
интернет-ресурсов, подкастов и других 
медиа в этом процессе? Какова здесь 
роль и позиция исследователей? Какие 
проблемы возникают в процессе по-
пуляризации науки? Как балансировать 
между академической корректностью 
и доступностью подачи материала, на что 
опираться издателям и продюсерам при 
выборе экспертов? Как меняются формы 
и стратегии популяризации науки, каким 
образом выстраиваются отношения 
между научными экспертами, организа-
торами контента и аудиторией и с какими 
вызовами им приходится сталкиваться? 

Конференцию открыла О. Б. Христо-
форова (Российский государственный 
гуманитарный университет  / РГГУ, 
Российская академия народного хозяй-
ства и государственной службы при 
Президенте РФ  / РАНХиГС, Москва) 

КРУГЛЫЙ СТОЛ «ФОЛЬКЛОР И МИФОЛОГИЯ  
В НАУЧНО-ПОПУЛЯРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ»

докладом «Полилог организаторов, экс-
пертов и публики: проблемные зоны», 
в котором она сформулировала и вынесла 
на дальнейшее обсуждение ключевые 
вопросы круглого стола. В ходе доклада 
была представлена модель организации 
научно-популярного пространства на 
стыке мира науки и массовой культуры 
и обозначены основные акторы, форми-
рующие это пространство: организаторы, 
эксперты и потребители, каждый из 
которых преследует свои интересы. Про-
цесс их взаимодействия непрост, порой 
порождает конфликты и недопонимание, 
однако именно в нем создаются популяр-
ные идеи и общее знание.

Проблему межакторной коммуника-
ции продолжила Н. С.  Петрова (РГГУ, 
РАНХиГС, Москва) в докладе «Вопрос 
эксперту: чего хотят от фольклориста 
организаторы и посетители научно-по-
пулярных мероприятий?». Исследова-
тельница рассмотрела основные интен-
ции участников научно-популярного 
пространства и сложности, с которыми 
они сталкиваются: различия в целях, 
ожиданиях, формах подачи материала 
и уровне его сложности. В качестве уни-
версального решения подобных ситуаций 
докладчица предложила всем акторам 
придерживаться принципов открытого 
диалога и своевременного обмена об-
ратной связью.

К. М.  Королев (Институт этнологии 
и антропологии РАН / ИЭА РАН, Москва) 
в докладе «Мифология мифологии, или 
Эксперт как (мнимая) величина» задался 
вопросом, кто такой эксперт и в чем за-
ключаются преимущества и недостатки 
этого статуса в медиасреде. Исследователь 
отметил, что массовая культура размы-
вает понятие экспертности, смешивая 
научное знание с паранаучными, кон-

спирологическими и альтернативно-ре-
лигиозными концепциями. На примере 
нескольких кейсов эксперт был пред-
ставлен как обладатель множественных 
семантических валентностей («эксперт 
в вакууме», «эксперт на рынке», «экс-
перт по знакомству»), были обозначены 
ключевые проблемы, с которыми он стал-
кивается, и возможные пути их решения.

Н. Н.  Молитвина и А. Е.  Устинова 
(издательство «МИФ», Москва) в до-
кладе «Фольклор и мифология как темы 
издательских серий» представили опыт 
создания научно-популярных проектов, 
посвященных мифологии и фольклору. 
Докладчицы подчеркнули растущий ин-
терес аудитории к культурному наследию 
народов России и обозначили задачи из-
дательства — поиск экспертов, развитие 
собственной экспертизы и баланс между 
научным и популярным форматами. На 
примере серий «Мифы от и до» и «Страш-
но интересная Россия» они рассмотрели 
принципы формирования издательского 
плана, механику защиты новых проектов 
и особенности взаимодействия с автора-
ми, а также роль редакторов разных уров-
ней в создании научно-популярных книг.

В. Б.  Новикова (РГГУ, Москва) в до-
кладе «“Детские” мифы; мифы для детей» 
поделилась опытом подготовки книги 
«Мифы северных народов России для 
детей». Исследовательница рассказала 
о трудностях адаптации научного ма-
териала для детской аудитории: поиске 
баланса между понятностью и научной 
точностью, необходимости упрощения 
и унификации материала. Были отмече-
ны возрастные ограничения контента, 
требующие цензурных изменений — ис-
ключения из повествования некоторых 
элементов и «смягчения» жестоких или 
эротических сюжетов. Докладчица также 
подчеркнула потенциал иллюстраций как 
средства объяснения сложных концеп-
ций, указав и на проблему отсутствия 
устоявшихся иконографических образов 
у многих персонажей северных мифов, 



Научная хроника

70 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

что потребовало обращения к этногра-
фическим и художественным материалам 
местных сообществ.

В докладе Г. Ю. Устьянцева (МГУ име-
ни М. В. Ломоносова; ИЭА РАН, Москва) 
«Демоны для “широкого круга читателей”. 
Опыт написания книги по низшей мифо-
логии Урало-Поволжья» был представлен 
результат работы над научно-популяр-
ным изданием о персонажах низшей 
мифологии тюркских и финно-угорских 
народов. Автор рассказал о трудностях, 
возникших при подготовке текста, — раз-
граничении низшей мифологии и других 
слоев мифо-ритуальной традиции, по-
иске баланса между этнографической 
точностью и популярным изложением 
и др. Особое внимание было уделено эти-
ческим аспектам, связанным с описанием 
локальных различий в мифологических 
представлениях соседних народов; были 
также рассмотрены особенности включе-
ния в текст полевых материалов автора. 
Докладчик подчеркнул, что создание 
научно-популярного произведения тре-
бует сочетания академической добросо-
вестности, доступного языка описания 
и устранения этических противоречий 
между этими принципами.

В докладе «О вестнице смерти ирланд-
ского фольклора: иллюстративный ряд» 
Т. А. Михайлова (Институт языкознания 
РАН, РГГУ, Москва) поделилась своим 
опытом работы над иллюстрированным 
изданием книги о Банши  — персонаже 
ирландского фольклора, возвещающем 
близкую смерть. Исследовательница от-
метила сложность визуализации образа 
в силу отсутствия кодифицированного 
облика Банши в традиции и представила 
иллюстрации как самостоятельный текст, 
создающий атмосферу провинциальной 
Ирландии конца XIX  — начала XX  в., 
в которой бытовали предания об этом 
персонаже. В  издание вошли архивные 
фотографии и гравюры, изображающие 
людей, дома, ландшафты и сцены по-
вседневности той эпохи. Автор также рас-
сказала о вошедших в книгу «школьных 
коллекциях»  — фольклорных записях, 
собранных детьми в ирландских деревнях 
в 1920–1940-е гг., и продемонстрировала 
цифровой архив1, где представлено пол-
ное собрание этих материалов.

Д. М. Лебедев (Студия «Терменвокс», 
Москва) в докладе «Кощунственное отно-
шение к первоисточнику: зачем перепи-
сывать сказки для подкаста?» обратился 
к проблеме адаптации фольклорных 
текстов под популярный медиаформат. 
Докладчик предложил обсудить допу-
стимость художественной редактуры 
и слияния разножанровых сюжетов. На 
примере подкаста «Мрачные сказки», 
где авторы вынуждены искать баланс 
между достоверностью исходного мате-
риала и его доступностью для массовой 
аудитории, он показал, какие методы 
«химеризации» аутентичного текста 
применяются в их практике и какую 

популяризаторскую ценность подобные 
проекты имеют для знакомства широкой 
публики с фольклором.

В докладе Н. Н. Рычковой (РАНХиГС, 
Москва) «Фольклор в подкастах: между 
экспертом и ведущим» были рассмотрены 
особенности взаимодействия професси-
онального фольклориста и организатора 
в современных аудиопроектах, обраща-
ющихся к традиционной культуре. На 
примере подкастов «Мрачные сказки» 
(студия «Терменвокс») и «Голодные люди» 
(«Вкусвилл») докладчица показала, как 
интерес к «народному» и «древнему» ста-
новится частью актуальной культурной 
и маркетинговой повестки. Особое вни-
мание было уделено роли фольклориста 
в медиасреде, его вынужденным компро-
миссам и необходимости адаптировать 
сложные темы под развлекательный 
формат. Исследовательница рассказала 
об опыте совмещения ролей эксперта 
и ведущего, о противоречиях этих задач, 
где первый отвечает за достоверность 
и этичность, а второй  — за вовлечен-
ность аудитории, и о поиске баланса 
между ними.

В  докладе «Экспонирование фольк-
лора в музее: возможности и ограни-
чения» В. А.  Воробьев (Национальный 
исследовательский университет «Высшая 
школа экономики», РГГУ, Москва) по-
делился опытом работы над проектом, 
объединяющим в рамках музейного про-
странства вербальные формы фольклора 
с цифровыми способами репрезентации, 
где выступил в роли исследователя-экс-
перта. На основе конкретного кейса 
(мультимедийная выставка «Большая 
страна») автор проанализировал трудно-
сти взаимодействия участников, возни-
кавшие в процессе работы, и рассказал об 
ограничениях при отборе фольклорного 
материала. Особое внимание было уде-
лено визуальным и аудиальным возмож-
ностям экспонирования, а также тому, 
какие тексты обладают интерактивным 
потенциалом и какие требуют дополни-
тельного сопровождения для восприятия 
в музейной среде.

В  совместном докладе Е. Ф.  Левоч-
ской (РГГУ, Москва) и Н. Н.  Ивановой 
(независимый исследователь, Москва) 
«Лаборатория инициаций: причитания 
как опыт» был представлен результат 
проведения мастер-классов по современ-
ному освоению традиции причитаний. 
Авторы выделили две основные линии 
интереса к фольклору у неспециали-
стов — познавательную и практическую, 
в рамках которых возникает потенциал 
для комплексного научения, когда зна-
ния, практики и эмоциональный опыт не 
только дополняют друг друга, но и делают 
друг друга возможными. На материале 
наблюдений и отзывов участниц мастер-
классов докладчицы проанализировали, 
какие формы работы оказались наиболее 
востребованными и с какими вызовами 
пришлось столкнуться ведущим, стре-

мившимся соединить в этом проекте 
научное знание о фольклоре с личным 
проживанием его ритуальной и эмоцио-
нальной природы.

Закрыва л круглый с тол докла д 
Ш. Р. Шакуровой (Башкирский государ-
ственный педагогический университет 
им. М. Акмуллы, Институт стратегических 
исследований Академии наук Респуб
лики Башкортостан, Уфа) «Башкирский 
фольклор в пространстве современной 
культуры», в котором были рассмотрены 
современные формы бытования и репре-
зентации башкирского эпоса «Урал-Ба-
тыр». Докладчица рассказала об истории 
публикаций этого текста и показала, 
как сегодня он активно осваивается го-
родским пространством, театром, кино, 
анимацией и цифровыми форматами, 
становясь частью актуальной культурной 
среды. Особое внимание было уделено 
проблемам адаптации текста — от утраты 
значимых деталей до полной трансфор-
мации сюжета; были рассмотрены как 
успешные, так и неудачные, по мнению 
исследовательницы, примеры и подходы. 
Автор  отметила, что сегодня «Урал-
Батыр» становится важным символом 
культурного возрождения и выходит на 
международный уровень узнаваемости.

По окончании выступлений состоя-
лась продуктивная дискуссия, в которой 
приняли участие докладчики и слушатели 
круглого стола. В  ходе дискуссии были 
вновь обсуждены ключевые проблемы, 
с которыми сталкиваются эксперты и ор-
ганизаторы при формировании научно-
популярного пространства, предложены 
возможные пути их решения, в заключе-
ние подведены итоги конференции.

С программой конференции2 и сбор-
ником материалов3 можно ознакомиться 
на сайте ЦТСФ РГГУ. По итогам заседания 
планируются публикация статей и дис-
куссии в журнале «Фольклор: структура, 
типология, семиотика».

Примечания
1 Школьная коллекция устного народ-

ного творчества Ирландии 1930-х годов 
[Электронный ресурс]. URL: https://www.
duchas.ie/en/cbes/volumes.

2 URL: https://ctsf.ru/sites/default/
files/2025-04/Folklore%20%26%20Mythol-
ogy_24.04.25_Programme.pdf.

3 Фольклор и мифология в научно-по-
пулярном пространстве: матер. межвуз. 
науч. конф. в формате круглого стола 
(Москва, РГГУ, 24 апреля 2025  г.)  / сост. 
и ред. М. В. Гаврилова, О. Б. Христофорова. 
М., 2025. URL: https://ctsf.ru/sites/default/
files/2025-04/Folklore%20%26%20Mythol-
ogy_24.04.25_Proceedings.pdf.

А. Д. Карухова,
магистрантка, 

Российский государственный 
гуманитарный университет 

(Москва)

Статья поступила в редакцию  
4 ноября 2025 г.



Научная хроника

71ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

СТАТЬИ, ПУБЛИКАЦИИ
Белобородова Д. К. Гадания об исходе 

войны (по материалам экспедиций на 
Русский Север) — 2/25, с. 11–13.

Белова О. В. «Святые письма» 1935–
1953 гг. из Смоленской (Западной) об-
ласти — 3/25, с. 52–56.

Вахровский Д. В. Почитание препо-
добного Макария Желтоводского и Ун-
женского в селе Худынское Лухского 
района — 2/25, с. 25–27.

Володина Т. В. Собиратель & пациент: 
из опыта работы с деревенской шепту-
хой — 1/25, с. 6–11.

Волынская К. В. Жирово: гадания 
с подблюдными песнями в Демидовском 
районе Смоленской области  — 4/25, 
с. 25–28.

Воробьев В. А., Новикова В. Б. Исто-
рия, память и повседневность в песен-
никах послевоенного времени (1940–
1950-х гг.) — 2/25, с. 2–7.

Воронцова Е. В. Архив Археографиче-
ской лаборатории МГУ — 1/25, с. 11–14.

Гордиенко О. В. Об усложненных 
конструкциях русского дощатого па-
стушеского барабана — 2/25, с. 43–47.

Давлетшина Л. Х. К  вопросу ти-
пологии обрядов вызывания дождя 
в традиционной культуре татар — 4/25, 
с. 21–24.

Давлетшина Л. Х. Фольклористика 
в Институте языка, литературы и искус-
ства им. Г. Ибрагимова Академии наук 
Республики Татарстан — 4/25, с. 2–3.

Дорохова Е. А., Морозов Д. В. Центр 
русского фольклора: научная и прак-
тическая деятельность — 3/25, с. 8–11.

Заговоры из рукописного собрания 
Ольги Денисовны Ковалёвой. Вступи-
тельная статья Г. И. Лопатина, подго-
товка текстов к публикации Г. И. Лопа-
тина и Ю. В. Петренко — 2/25, с. 33–37.

Закирова И. Г. Об экспедициях в та-
тарские села Тобольского и Вагайского 
районов Тюменской области  — 4/25, 
с. 13–20.

Из поморского дневника В. И. Плот-
никова (июль 1955  г.). Публикация 
и вступительная статья М. В. Плотни-
ковой — 4/25, с. 50–53.

Ипполитова А. Б. Змеица и попугай: 
об одном растении в русских рукопис-
ных травниках XVII–XIX  вв.  — 2/25, 
с. 28–33.

Каяниди Л. Г.  Неизвестная смо-
ленская сказка «Мальчик с пальчик» 
(СУС 700) — 3/25, с. 47–51.

Кляус В. Л., Махова Л. П. Песенный 
фольклор русских старожилов Монго-
лии — 3/25, с. 24–29.

Коршунков В. А. Летние сани: не-
стандартные транспортные средства на 
севере России — 2/25, с. 38–40.

Котельникова Н. Е. Топонимы Сели-
вановского района в устных рассказах 
его жителей — 1/25, с. 20–23.

Крылов К. А. Свадебный обряд старо-
обрядцев Зауралья — 1/25, с. 24–29.

Кувшинская Ю. М. Фольклорная тра-
диция западной части Лухского района 
Ивановской области — 2/25, с. 14–19.

Кузовая Ю. В. Народные рассказы 
о войне из Фольклорного архива Выс-
шей школы экономики — 2/25, с. 7–11.

Кулакина А. С., Дубич С. Е. Местные 
предания в Демидовском районе Смо-
ленской области — 4/25, с. 34–38.

Лопатин Г. И. Варвара Алексан-
дровна Грецкая: жизнь в песне — 4/25, 
с. 42–45.

Макаров С. С. Возвращаясь к эпосу: 
к специфике «авторских» текстов совре-
менных исполнителей олонхо  — 3/25, 
с. 34–38.

Мамедова Л. А. Обряд «венчания 
коров» в Демидовском районе Смолен-
ской области — 4/25, с. 31–33.

Миненок Е. В. Отдел фольклора Ин-
ститута мировой литературы имени 
А. М. Горького РАН — 3/25, с. 23.

Миненок Е. В. Фольклорные экспеди-
ции в переселенческие села Восточной 
Сибири — 3/25, с. 29–34.

Миннуллин К. М., Давлетшина Л. Х. 
Из опыта подготовки и издания 25-том-
ного свода «Татарское народное твор-
чество»: задачи, структура, методоло-
гия — 4/25, с. 7–9.

Мороз А. Б. «Фольклор не умрет, по-
тому что без него невозможно жить». 
Записал В. А. Воробьев — 4/25, с. 54–55.

Моррис Т. Б. Библейские сюжеты 
в устных рассказах Алексея Ивановича 
Афонина (1939–2025) — 4/25, с. 46–49.

Мухаметзянова Л. Х. Современ-
ный фольклор Азнакаевского района 
Республики Татарстан — 4/25, с. 10–13.

Низовцева С. Г., Истомина П. А. 
Устная проза заводских русских Респуб
лики Коми (по материалам экспедиции 
2024 г.) — 1/25, с. 2–6.

Остроухов М. С., Рамеева В. П. «Цы-
ганская свадьба»: святочный обрядо-
вый комплекс в Демидовском районе 
Смоленской области — 4/25, с. 28–31.

Петр Любаев и его «Петрушка» (из 
архива ГАЦТК им. С. В.  Образцова). 
Вступительная статья, комментарии 
и подготовка текста к публикации 
С. П. Сорокиной — 3/25, с. 38–43.

Петрухин В. Я. ,  Токарева Е.  С. 
К  125-летию Сергея Александровича 
Токарева — 1/25, с. 54–55. 

Русанова М. В., Котельникова Н. Е. 
Нематериальное этнокультурное досто-
яние народов Российской Федерации: 
системный подход — 3/25, с. 5–8.

Семенова Л. И. Художественный 
центр «Народная галерея»: популяри-
зация народного творчества  — 3/25, 
с. 12–16.

Терешина Е. Е. Свадебный обряд 
хутора Нижнекривского Шолоховско-
го района Ростовской области — 1/25, 
с. 36–40.

Толстая М. Н. Чудо и чудить в вос-
точнославянских диалектных запи-
сях — 1/25, с. 16–20.

Толстая С. М. Названия месяцев 
в славянских языках и их объяснения — 
1/25, с. 14–16.

Устинова  Т. М., Остроухов  М. С., 
Чеботарёв  К. В. Культурное наследие 
и исторические памятники в фондах 
ГРДНТ имени В. Д. Поленова: библио-
тека, архив и цифровые коллекции — 
3/25, с. 17–22.

Фадеева Л. В. Память о преподоб-
ном Тихоне Лухском и сакральный 
ландшафт бывшей Подмонастырской 
слободы — 2/25, с. 20–25.

Фролова Е. Е.  След доброхожих : 
к проблеме описания неидентифици-
руемых мифологических персонажей 
на белорусско-русском пограничье  — 
4/25, с. 38–41.

Харт анович   М.  Ф. ,  Харт ано-
вич  М. В. Полевой дневник лингвиста 
В. А.  Ильинского (экспедиция 1930  г. 
к саамам-оленеводам) — 1/25, с. 41–45.

Чеботарёв К. В. «Охота на льва» в ху-
торе Ильине — 2/25, с. 41–43.

Шевченко В. Ф. Три сказки псковича 
Алексея Гаврилова (К вопросу о скомо-
рошьей сказочной традиции)  — 3/25, 
с. 44–47.

Шилкин В. А. Свадебный обряд вер-
ховых казаков — 1/25, с. 29–35.

Ямалтдинов И. И.  Становление 
и развитие татарской фольклористики: 
научный обзор — 4/25, с. 3–6.

ЭКСПЕДИЦИИ
Агафонова М. А. Специфика локаль-

ной и этнической идентичности немцев 
в селе Шумановка Алтайского края  — 
1/25, с. 50–53. 

Белобородова Д. К. «Нету голоса, 
ушёл куда-то он…»: об одном песенном 
репертуаре — 2/25, с. 52–55.

Воробьев В. А. Русский фольклор 
Башкирии: полевые и архивные иссле-
дования — 2/25, с. 48–49.

Воробьев В. А., Олексюк Д. С. «Я вечор 
молода»: об одном случае «цензуры кол-
лектива» — 2/25, с. 58–60.

Давыдов А. М., Нестерова А. А. Свя-
точная маска из мордовского села Ерём-
кино — 4/25, с. 56–58.

Дадыкина Е. А. Новые записи пасту-
шеской обрядности Каргополья — 3/25, 
с. 60–63.

Кулаевская А. Н. Топонимические 
предания села Питяково — 2/25, с. 49–51.

Новикова В. Б. Частушка и религия: 
по материалам одной локальной тради-
ции — 2/25, с. 55–57.

СОДЕРЖАНИЕ ЖУРНАЛА  
«ЖИВАЯ СТАРИНА» ЗА 2025 г.



Научная хроника

72 ЖИВАЯ СТАРИНА    4 (128) 2025

2 (126) 2025

Основан в 1890 г.

Возобновлен в 1994 г. 

Учредитель 

Государственный 

Российский  

Дом 

народного творчества 

имени В. Д. Поленова

 110 лет Государственному Российскому Дому 

народного творчества имени В. Д. Поленова

 Фольклористика в научных центрах:  

Институт мировой литературы  

имени А. М. Горького РАН (Москва)

В СЛЕДУЮЩИХ НОМЕРАХ: «Охота на льва». Фрагмент

ВОЙНА В НАРОДНОЙ ПАМЯТИ

  Гадания об исходе войны (по материалам экспедиций 

на Русский Север)

ВЕЩЬ – СИМВОЛ – ЗНАК

  «Охота на льва» в хуторе Ильине

Э К С П Е Д И Ц И И

 Русский фольклор Республики Башкортостан
    Ил. 4. «Святой прудок» с часовней преподобного Тихона Лухского. 

2022 г. Фото Л. В. Фадеевой

    Ил. 1. Пещерка в с. Худынское. 2022 г. Фото Д. В. Вахровского

     Ил. 2. Часовня в Пустыньке. 2022 г. Фото Д. В. Вахровского

    Ил. 3. Красный угол («часовня») в доме Т. М. Майновой, 

получившей образ преподобного от своей матери. 2022 г. 

Фото Л. В. Фадеевой, А. В. Шахновой

Статьи Л. В. Фадеевой  

и Д. В. Вахровского о почитании 

Тихона Лухского и Макария  

Желтоводского и Унженского  

читайте на с. 20–27.

3 (127) 2025
Основан в 1890 г.

Возобновлен в 1994 г. 

Учредитель 
Государственный 

Российский  
Дом 

народного творчества 
имени В. Д. Поленова

 Поморский дневник В. И. Плотникова (1955 г.)

 Святочная маска из с. Ерёмкино Тереньгульского р-на 
Ульяновской обл.

В СЛЕДУЮЩИХ НОМЕРАХ:

Глиняная игрушка «Лось» 
(Г. И. Котельникова)

110 ЛЕТ 
ПОЛЕНОВСКОМУ 

ДОМУ
 Нематериальное 
этнокультурное  

достояние народов 
Российской Федерации: 

системный подход
 Центр русского 

фольклора: научная  
и практическая деятельность

ФОЛЬКЛОРИСТИКА 
В НАУЧНЫХ 

ЦЕНТРАХ
 Песенный фольклор 
русских старожилов 

Монголии

Э К С П Е Д И Ц И И

 Новые полевые материалы  
из Каргополья

 Г. И. Котельникова (1953 г.р.). 
Глиняная игрушка «Кони». 2018 г. 
Лепка, глазурование. 10 × 5 × 12. 
Воронежская область, р.п. Рамонь. 
Из собрания фонда ГРДНТ 
им. В. Д. Поленова

А. А. Якушкин (1966 г.р.). Сосуд «Петух». 
2011 г. Глина, гончарство, лепка, дымление, 
полива. 32 × 21 × 31. Рязанская обл., Скопин-
ский р-н, с. Успенское. Из собрания фонда 
ГРДНТ им. В. Д. Поленова

В. А. Тельных (1976 г.р.). Панно 
«Калейдоскоп». 2006 г. Лоскутная 
мозаика. 76 х 52 (г. Курск). Фото
с выставки в «Народной галерее»

 Г. В. Морозова (дев. Тарамаева, 1956 г.р.). 
Панно «Красная горка». 1992 г. Текстиль, 
аппликация. 100 × 76 (Москва). Из собрания 
фонда ГРДНТ им. В. Д. Поленова

З. И. Гасанова (1957 г.р.). Панно «Древо 
жизни». 2014 г. Текстиль, Кайтагская 
вышивка «гладь вприкреп». 82 × 57. 
Республика Дагестан, Кайтагский район. 
Из собрания фонда ГРДНТ им. В. Д. Поленова

На этой странице обложки 
представлены экспонаты 

из собрания фонда ГРДНТ 
имени В. Д. Поленова. 
О «Народной галерее» 

читайте на с. 12–16.

Уважаемые коллеги! 
В 2026 г. журнал «Живая старина» планирует  
публикацию статей и материалов в рубриках: 

• «Верования и обряды»
• «Жанры фольклора»
• «Язык народной культуры»
• «Региональный фольклор»
• «Фольклор в рукописных источниках»
• «Народные верования и фольклор»
• «Выставки»

Адрес редакции: 
101000, г. Москва,  
Сверчков пер., д. 8, стр. 3 
Тел.: 8 (495) 621-43-50
E-mail: zhst-red@yandex.ru
Сайт: www.folkcentr.ru
Рукописи не возвращаются. 
При перепечатке ссылка 
на журнал обязательна.
© «Живая cтарина», 2025

Журнал зарегистрирован в Министерстве цифрового развития, 
связи и массовых коммуникаций Российской Федерации. 
Свидетельство № ФС77-73498 от 24 августа 2018 г. 
Подписано в печать 05.12.2025. Формат 60 × 90 1/8. Печать 
офсетная. Бумага офсетная. Усл. печ. л. 9,0. Заказ № 2318
Отпечатано в типографии:  
ООО «Принт сервис групп»
105187, г. Москва, ул. Борисовская, д. 14
E-mail: 3565264@mail.ru

Уважаемые читатели! 
Оформить подписку на журнал «Живая 
старина» можно через ГК «Урал-пресс» 
https://www.ural-press.ru/contact/
Ответственный секретарь редакции   
М. С. Остроухов  
Научный редактор Е. Л. Чеканова
Корректор М. К. Егорова
Дизайн, верстка Л. К. Халоян

Тумская В. В. Народная демонология 
Каргополья — 3/25, с. 57–60.

ЮБИЛЕИ
Белова О. В. К  юбилею Владимира 

Яковлевича Петрухина — 3/25, с. 64.
Белова О. В., Ахметова М. В. К 70-ле-

тию Геннадия Исааковича Лопатина — 
4/25, с. 60–61.

Завьялова М. В., Индыченко А.  А., 
Ипполитова А. Б. Поздравляем Ири-
ну Александровну Седакову!  — 1/25, 
с. 56–57.

Субакожоева Ч. Т. Алла Ивановна 
Алиева: наставник и вдохновитель 
в мире фольклора — 4/25, с. 59–60.

ОБЗОРЫ И РЕЦЕНЗИИ
Агапкина Т. А. Немецкая заговорная 

традиция в сравнении с белорусской 
и иными славянскими — 1/25, с. 58–60.

Алпатов С. В., Новикова И. И. Меж-
дисциплинарный подход к интер-
претации мифопоэтического образа 
в фольклоре и литературе  — 4/25, 
с. 63–64.

Белова О. В. «Местные русские» 
в Монголии: устная история, воспоми-
нания, эго-документы — 3/25, с. 67–68.

Гришина С. В. Свадебные песни 
затопленного села Крохино  — 2/25, 
с. 68–69.

Крихтова Т. М. Очерки А. В.  Козь-
мина по фольклористике и антропо-
логии — 2/25, с. 64–66.

Малькова Я. В.  Новые издания 
Уральской школы этимологии, оно-
мастики и этнолингвистики  — 4/25, 
с. 65–66.

Морозов Д. В. О публикациях фольк-
лора Великой Отечественной войны — 
2/25, с. 61–64.

Подюков И. А. Имена и камни  — 
2/25, с. 66–67.

Радулович Н. Электронный указа-
тель типов сербской народной прозы. 
Перевод с сербского А. Б. Мороза — 1/25, 
с. 65–66. 

Рыблова М. А. Свадебный обряд 
станицы Верхнекундрюченской — 3/25, 
с. 65–66.

Седакова И. А. Севернорусские при-
читания как этнолингвистический ис-
точник — 1/25, с. 63–64. 

Федосова К. А. Восточнославянские 
заговоры из архивных источников — 
1/25, с. 60–62. 

ВЫСТАВКИ
Мельников  Г. П. Выставка «Рязан-

ская глина»: традиционная глиняная 
игрушка Рязанской области  — 1/25, 
с. 46–49. 

ПАМЯТИ УЧЕНЫХ
Седакова И. А. Памяти болгарской 

и российской ученой: Екатерина 
Евгениева Анастасова (19.04.1962  — 
15.06.2025) — 3/25, с. 69–70.

Мельников Г. П., Кулешов А. Г. Памя-
ти Александра Владимировича Быкова 
(1946—2025) — 4/25, с. 62.

НАУЧНАЯ ХРОНИКА
Добровольская В. Е. III Междуна-

родная научная конференция «Меж-
дисциплинарные исследования в гу-
манитарных науках: медиальность, ин-

термедиальность и постмедиальность 
в культуре и искусстве» — 4/25, с. 67–69.

Добровольская  В. Е. ХХХ Междуна-
родная научная конференция «Славян-
ская традиционная культура и совре-
менный мир: историческая память и по-
этика героического» — 4/25, с. 66–67.

Карухова А. Д. Круглый стол «Фольк
лор и мифология в научно-популярном 
пространстве» — 4/25, с. 69–70.

Липатова А. П. Всероссийская на-
учная конференция памяти М. Г.  Мат-
лина «Свадьба: традиции и современ-
ность» — 1/25, с. 67–70. 

Малкова Т. П. Всероссийская научно-
практическая конференция «Листопа-
довские чтения – 2024» — 2/25, с. 69–70.

Мамонова С. К. Конференция «Малые 
жанры фольклора в историко-куль-
турном контексте: от средневековых 
маргиналий к мемам» — 1/25, с. 70–72. 

Микаилова А. М., Федорова С.  Б. 
Гиппиусовские чтения  – 2025  — 3/25, 
с. 71–72.

Ольшевская Е. А. XVI Мелетинские 
чтения: Наивная поэзия и партиципа-
тивная культура — 2/25, с. 70–72.

РАЗНОЕ
От редакции. 110 лет Государствен-

ному Российскому Дому народного 
творчества — 3/25, с. 2–5.

Остроухов М. С., Содержание жур-
нала «Живая старина» за 2025 г. — 4/25, 
с. 71–72.

М. С. Остроухов, 
ГРДНТ имени В. Д. Поленова 

(Москва)



Заметки участника этнографиче-
ской экспедиции ИЯЛИ Карельского 
филиала АН СССР (июль 1955 г.) 
Виктора Иннокентьевича Плотникова 
(1925–1978), доктора искусствоведе-
ния, профессора Института имени 
И. Е. Репина, читайте в рубрике  
«Из дневника собирателя» на с. 50–53.  
На этой странице обложки представ-
лены акварели автора, иллюстрирую-
щие его путевые заметки.

     В. И. Плотников. «Кемский собор Успения Пресвятой 
Богородицы» (1955). Акварель

     В. И. Плотников. «Карельский мотив. Вечер. Кереть (?)» (1955). 
Акварель

     В. И. Плотников. «Карельский мотив. Пейзаж с лодкой»  
(1955–1956). Акварель

      Л. А. Басыров. «Портрет В. И. Плотникова, моего деда» (2025). 
Холст, масло. 40 × 30



 

  Д. В. Морозов (Москва). Навстречу VI Всероссийскому конгрессу 
фольклористов

  Е. Ю. Блинова, А. А. Шиндяпина (Тамбов). Помощники колдуна 
в мифологической прозе Тамбовской области

  К. В. Чеботарёв (Москва). Фонографические валики  
А. М. Листопадова: история записей и судьба архива

В СЛЕДУЮЩИХ НОМЕРАХ:

    Гармонь уменьшенная. 21,5 × 21 × 12,3. Ленин-
град, ХХ в. (вверху); гармонь, 36,5 × 22,5 × 20,5. 
СССР, XX в. Музыкальные инструменты были  
переданы в дар Большеболдинскому историко- 
художественному музейному комплексу  
Е. А. Мамешевой. 2025 г. Фото Д. В. Морозова

    Е. А. Чернышев (1960 г.р.) — руководитель  
ансамбля казачьей песни «Казаки Дона»  
(ст. Кутениковская Зимовниковского р-на   
Ростовской обл.).  Фестиваль в г. Семикаракорске 
Ростовской обл. 2025 г. Фото К. В. Чеботарёва

    Б. М. Лозинов (1951 г.р.) — гармонист, 
участник фольклорного коллектива  
«Сторонушка» (ст. Верхнекундрюченская 
Усть-Донецкого р-на Ростовской обл.). 
2025 г. Фото К. В. Чеботарёва

      Участницы 
ансамбля «Чи-
лисема» демон-
стрируют обряд 
моления  
Вирь-аве  
(с. Пикшень 
Большеболдин-
ского р-на  
Нижегородской 
обл.). 2025 г. 
Фото  
Д. В. Морозова

   С. Е. Чернышев (2002 г.р.) — участник 
ансамбля казачьей песни «Казаки Дона» 
(ст. Кутениковская Зимовниковского р-на 
Ростовской обл.) демонстрирует традици-
онные способы игры на бубне. Фестиваль  
в г. Семикаракорске Ростовской обл. 2025 г. 
Фото К. В. Чеботарёва

В 2025 г. Центр русского фольклора ГРДНТ имени В. Д. Поленова провел экспедиции  
в Архангельскую, Нижегородскую, Ростовскую области, а также в Республику Бурятию  

и Республику Мордовию. Материалы экспедиций готовятся к публикации в следующих номерах 
«Живой старины».


